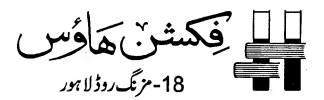
# برصغیرمیں مسلمان معاشرہ کاالمیہ

# ڈاکٹرمبارک علی



بۇن:7249218-7237430 E-mail:FictionHouse2004@hotmail.com

-/06パラ وألأيألك \$2002 ٥٤ مُنْ إِذَا ﴿ الْحُوْرُ \$2002 وكي في الكابي \$2000 وكبيا ثيراا تسته 1661° ورسي الميني 06614 وكثالبة 1861° المورق مرأد معدلان كمنز سفيدارك بهبر سوبهش يه الدر مخار أيذار في يورث الفعال يهة ₹७:0E47EST-81SE4ST 81-43 Litislace لانالاث والزبادكا سياالاه بأك كالمكركة بمناح

جاسمتر لأخوظ يما

### نهرست

| 8  | ÷    |  | تا <b>ر</b> ات           |
|----|------|--|--------------------------|
| 11 |      |  | تاریخی مفروضے            |
| 20 |      |  | تاریخی پس منظر           |
| 42 |      |  | مسلمان معاشره            |
| 66 |      |  | علماء اور راسخ الاعتقادي |
| 81 | 1-25 |  | صوفيا اور معاشره         |
| 88 |      |  | مسلمان عهد برطانیه میں   |

# تعارف

# (خ ایدیش کے لئے)

ایشیااور افریقہ کے جن جن ملکوں میں اسلام پھیلا۔ اس کو یا تو فاتحوں نے اپنی فتوحات کے ذریعہ پھیلایا۔ یا پھر تاجر اور مبلغوں نے اپنی سرگرمیوں سے لوگوں کو اس کی طرف راغب کیا۔ اس کا بھیجہ یہ ہوا کہ جو اسلام فاتحین کے ذریعہ پھیلا اس میں سابی عوامل کو زیادہ دخل تھا اور جو تاجروں اور مبلغوں نے پھیلایا اس میں ساجی اثرات نے کام کیا۔ مشرق وسطی کے بہت سے ملکوں میں اسلام کو متعارف کر ان والے فاتحین ہی تھے۔ انہوں نے جسے ان ممالک کو فتح کیا۔ وہاں ان کے ساتھ ایک بڑی تعداد مسلمانوں کی بھی آباد موتی رہی اور جب ان کے طبقہ امراء نے اسلام قبول کیا تو ان ملکوں کے معاشرے اسلامی ہوگی۔ سطی میں اسلامی ہوگی۔

اسلام جن جن ملکوں میں پھیلا وہاں دو قتم کے اثرات ہوئے :اگر ان ملکوں کے امراء اور زمیندار طبقوں نے اسلام قبول کر لیا تواس کے نتیجہ میں اسلام قیزی سے پھیلا اور اس نے مقامی ثقافتی اثرات کو اپنے اندر ضم کر لیا اور اس کو اسلامی معاشرہ کا ایک حصہ بنا لیا۔ جیسے ایران اور مشرتی افرایقہ کے ملکوں میں ہوا۔

لیکن اگر طبقہ امراء اور جا گیر دار مسلمان نہیں ہوئے تو اس صورت میں اسلام نے مقامی ساجی اثرات کو زیادہ قبول نہیں کیا اور فاتحین نے اپنی ساجی خصوصیات کو بر قرار رکھا۔
اس کی مثال برصغیر ہندوستان کی ہے۔ یسال پر چونکہ مقامی مراعات یافتہ اور طبقہ اعلیٰ کے افراد نے اسلام قبول نہیں کیا۔ اس وجہ سے مسلمان فاتحین کی جماعت نے ساسی اقتدار کے ساتھ ساتھ ساجی و ثقافتی علیمدگی کو بر قرار رکھا۔ چونکہ ہندوستان میں مسلمان ہونے والے اکثر

طبقوں کا تعلق مجلی ذات کے لوگوں سے تھا، اس لئے ان کے نقافتی اثرات کو ختم نہیں کیا گیا بلکہ حالات نے انہیں مجبور کیا کہ وہ اپنا ساجی درجہ بلند کرنے کی غرض سے ایران و عربی نقافت کو اختیار کریں۔

برصغیر ہندوستان میں اسلام جن جن علاقوں میں آیا وہاں اس کے اثرات مختلف ہوئے۔ مثلاً پنجاب میں فاتحین کے ساتھ بڑی تعداد میں آباد کار بھی آئے۔ جن کی وجہ سے مقامی طبقہ اعلیٰ مسلمان ہو گئے۔ اس لئے یہاں پر ان مقامی ذاتوں اور قبیلوں نے اپنی شناخت کو قائم رکھااور اس پر فخر کیا۔ سندھ میں بھی لوگوں کی اکثریت مسلمان ہو گئی اور وہاں بھی بڑی تعداد میں باہر سے مسلمان آکر آباد ہوئے جن کی وجہ سے سندھی معاشرہ اسلامی رنگ میں رنگ گیا۔

مر شہلی ہندوستان میں مسلمان اقلیت میں رہے اور یہاں کی اکثریت مسلمان نہیں ہوئی اور نہ ہی ان کے حکمرال طبقوں اور بر ہمنوں نے اسلام قبول کیا۔ اس کی وجہ سے مسلمان فاتحین نے نبلی اور ساجی و ثقافتی برتری کو قائم رکھا اور اس بات کی کوشش کرتے رہے کہ ان میں مقامی اثرات نہیں آئیں۔ اس لئے اصلاح ندہب کی تمام تحریکیں شال ہندوستان سے اٹھیں اور یہ دوسرے علاقوں میں بھی غیر اسلامی اثرات کے خلاف جدوجمد کرتی رہیں۔ اگرچہ ہندوؤں کی نجلی ذاتیں جو مسلمان ہو گئیں تھیں۔ انہوں نے ہندوؤں کی بہت سے رسومات اور عقائد کو برقرار رکھا۔ مگریہ ثقافتی ملاپ صرف ان کی حد تک محدود رہا اور مسلمان حکمرال طبقول نے اپنی غیر ملکی شاخت اور اسلامی ثقافت کی علامات کو برقرار رکھا۔

جب مغلوں کے آخری دور میں سیاسی طاقت کا زوال ہوا تواس کے ساتھ ہی ساجی و شافتی علامتیں بھی جوان کے علیحدہ تشخص کوبر قرار رکھے ہوئے تھیں وہ ختم ہونا شروع ہوئیں اور ایک ہندوستانی شافت کی تشکیل کا عمل شروع ہوا۔ جس کے خلاف و قنا فوقا تحریکیں شروع ہوتی رہیں۔ انہیں میں ایک تحریک سید احمد شہید کی جماد تحریک یا طریقہ محمدی تھی۔ جو اسلامی شعار کا احیاء چاہتے تھے اور اسے ہندو وانہ رسومات

ے پاک کرنا واتے تھے۔

اس تحریک کے خاتمہ اور ۱۸۵۷ء کے ہنگامہ کے بعد مسلمان اونجی کلاس کے لوگوں میں پان اسلام ازم کی تحریک بوی مقبول ہوئی اور ترکی کی حمایت اور خلافت کے آدارے کے تحفظ کے لئے انہوں نے اپنی سرگر میاں تیز کر دیں۔ گر خلافت کے خاتمہ (۱۹۲۳ء) کے ساتھ ہی اس کابھی خاتمہ ہوگیا۔

اس کے بعد ہندوستان کے مسلمانوں میں ہندوؤں کی مخالفت میں مسلم قوم پرتی کے جذبات ابھرے۔ اس قوم پرستی کی خصوصیت یہ تھی گہ یہ ایک ردعمل کے طور پر ابھری اور اس کی بنیاد ہندو دشنی پر تھی۔ اس لئے اس نے مسلمان عوام کے جذبات کو ابھار ااور انہیں متحد کرنے کی کوشش کی۔ چنانچہ پاکستان کی بنیاد اس مسلم قوم پرستی پر پڑی۔

اس لئے پاکتان بنے کے فورا بعد ہمارے تحکمرال طبقول نے بیہ فرض کر لیاکہ پاکتانی قوم کی تشکیل ہو چی ہے اور مختلف صوبوں کے لوگوں نے اپنی زبان، نسل اور شافت کو قوی یک جسی میں ضم کر دیا ہے۔ چنانچہ ابتدا ہی سے صوبائی تعصب کو ہرا بھلا کما گیا اور جس نے بھی اپنی صوبائی شناخت کی بات کی اسے ملک دشمن گردانا گیا۔ یہ قوم پرتی اوپر سے لوگوں پر زبردتی مسلط کی گئی اور اس کی کمزوریوں کو چھپانے کی غرض سے جار صانہ نجیر کئی پایسی کو اختیار کیا گیا تاکہ ہمسایہ ملک کے حملے کے خطرے کے پیش نظر لوگوں کو اس سے وابستہ رکھا جائے۔

لیکن وہ تمام کوششیں کہ جن سے صوبائی شاخت اور نقافت کو دباکر رکھنے کی کوشش کی گئی تھی۔ وہ ملک کے ساسی عمل اور معاشی ناہمواری کے سب ناکام ہو گئیں اور نسلی لسانی اور غربی بنیادوں پر گروہ بندیاں بڑھتی گئیں۔ یمال تک کہ نظریہ پاکستان کے تحفظ کے لئے قانون بنانے کی ضرورت پڑگئی۔

اگر ہمیں اپنی غلطیوں کو سمجھ کر ان کا مداوا کرنا ہے اور انہیں ورست کرنا ہے تواس لئے ہمیں اپنی تاریخ کا مطالعہ کر کے اس سے سکھنے کی ضرورت ہے۔ یہ اس سلسلہ میں ایک قدم ہے۔

# تاثرات

ہمارے معاشرے میں کتنے لوگ ہیں جنہیں تاریخی شعور ہے اور جو اس شعور کے زیر اثر اپنی زندگی، اپنے عمل اور اپنے کر دار کی تشکیل کرتے ہیں، کتنے ہیں جنہیں اس بات کا احساس ہے کہ وہ جو کچھ کر رہے ہیں اس کا اثر تاریخ کے عمل پر ہور ہا ہے اور ان کے اعمال تاریخ کی تشکیل کر رہے ہیں۔ واقعات کے بچ در تیج دھارے میں ان کی توانائی، قوت اور فکر کا بھی دخل ہے۔ وہ معاشرے کے عروج و زوال میں برابر کا حصہ لے رہے ہیں۔ جب کوئی معاشرہ اجتاعی طور پر کوئی عمل کر تا ہے تو اس کا اثر نہ صرف زمانہ حال پر ہوتا ہے بلکہ میہ آنے والے زمانہ اور واقعات کے دھارے کو بھی متاثر کرتا ہے۔

تاریخ افراد کے کردار، ان کے اعمال، ان کی نیکیوں، برائیوں اور خوبیوں و بداعمالیوں پر نظرر کھتی ہے اور انسیں محفوظ کر لیتی ہے۔ وہ افراد جو ان جرائم کے مرتکب ہوتے ہیں وہ معاشرہ کی سزائے تو پچ سکتے ہیں مگر تاریخ کی سزاانسیں مل کر رہتی ہے۔

تاریخ میں معاشرہ کی اجہائی ذہنیت اہم کر دار اداکرتی ہے۔ یہ اجہائی دہنیت سابی و سیاسی ادر معاشی توتوں کے ہاتھوں تشکیل پاتی ہے۔ اس ذہنیت کو اگر فکری وعقلی دباؤ کے تحت وقت کے ساتھ بدلا نہیں جائے تو یہ ایک جگہ منجمد ہو جاتی ہے۔ برصغیر میں مسلمان معاشرہ کے ساتھ سی ہوا کہ انہوں نے اپنی اجہائی ذہنیت کو وقت کے ساتھ نہیں بدلا اور تاریخی واقعات و حادثات سے پچھ نہیں سکھا۔ اس لئے وہ کے بعد دیگرے غلطیوں کے گرداب میں سیھنے چلے گئے اور آج تک اس گرداب میں محو گردش ہیں۔

معاشرہ میں اگر تبدیلی کی جدوجمد انفرادی طور پر کی جائے تو اس کے اثرات بست محدود رہتے ہیں اور ان انفرادی کوششوں سے انقلابی تبدیلی نہیں آتی۔ مثلاً امام

ابو صنیفه "اور امام صنبل نے عبای مطلق العنانیت کے خلاف انفرادی جدوجمد کی جواس مطلق العنانیت کو ختم نسیس کر سکی۔ جب تک مزاحمت کا دائرہ انفرادیت سے نکل کر وسیع نہیں ہوگا۔ اس وقت تک معاشرہ میں اجماعی طور پر تبدیلی نسیس لائی جا سکتی۔ جو افراد اکیلے جدوجمد کرتے ہیں وہ شہید کا درجہ تو حاصل کر لیتے ہیں گر ان کی قربانی کوئی مثبت اثرات پیدا نہیں کرتے ہیں وہ شہید کا درجہ تو حاصل کر لیتے ہیں گر ان کی قربانی کوئی مثبت اثرات پیدا نہیں کرتے ہیں وہ شہید کا درجہ تو حاصل کر لیتے ہیں گر ان کی قربانی کوئی مثبت اثرات پیدا نہیں کرتی۔

جب قویس انتشار اور ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہوتی ہیں تو اہل دانش و فکر اس کے زوال کے اسباب اور وجوہات ڈھونڈ نے میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ یمی پچھ اس وقت ہمارے معاشرے کے ساتھ ہے۔ یہاں سابی و ثقافتی اور اخلاقی روایات پرشردہ ہو کر مرجھا گئی ہیں اور معاشرے سے زندگی کے آ ٹار ایک ایک کر کے ختم ہورہے ہیں۔ تاریخ کے ایک طویل سفر کے بعد ہم اس منزل تک کیمے پنچے ؟ اور کیااس تنگ نائے اور اندھیرے سے نظنے کا کوئی راستہ ہے یا نہیں ؟ ان سوالات کا جواب ہمیں تاریخ سے مل سکتا ہے اور سیح تاریخی شعور ہماری ماضی کی غلطیوں کی نشان وہی کر سکتا ہے اور یہی وہ راستہ ہے جو ہمارے مستقبل کو روشن بنا سکتا ہے۔

یہ برصغیر میں مسلمان معاشرہ کا ایک مخضر جائزہ ہے. جس میں ان حالات و وجوہات کا جائزہ لیا ہے کہ جس نے مسلمان معاشرہ کی ایک اجتاعی ذہنیت کو تشکیل کیا کہ جس کے تحت اس نے بیشہ اپنی ندہبی و ساسی اور ثقافتی وفاداریوں کے مرکز کو ہندوستان سے باہرر کھا۔

# تاریخی مفروضے

عام طور سے ہندوستان کی تاریخ میں عمد وسطی کو مسلمانوں کا دور حکومت کما جاتا ہے۔ "مسلمان دور حکومت" کی بید اصطلاح انگریزی عمد کی پیداوار ہے۔ اس کا مقصد فرقہ وارانہ اختلافات کو بڑھا کر ہندوؤں اور مسلمانوں میں نفرت پیدا کرنا تھا۔ اور ہندوؤں میں بیدا کرنا تھا۔ اور ہندوؤں میں بیدا کرنا تھا کہ وہ ایک طویل عرصہ تک مسلمانوں کے غلام رہے ہیں، اور انگریزوں نے آکر انہیں اس غلامی سے نجات دلائی ہے۔ آکہ وہ مسلمانوں کے دور حکومت کو اپنے لئے باعث ذلت سجھتے ہوئے انگریزی اقتدار کو نعمت سجھ کر تسلیم کر لیں اور ان کے ساتھ مفاہمت کرس۔

اس اصطلاح کے ذریعہ قرون وسطیٰ کے پورے عمد کو غیر ملکی حکمرانوں کا زمانہ کما عمر انوں کا زمانہ کما عمر انوں کا زمانہ کما عمر انسان میں دور کی خیر ملکی تتے ان کی حکومت کا بھی جواز پیدا ہو جائے۔ اور یہ خابت کیا جائے کہ اہل ہندوستان میں حکومت کرنے کی اہلیت و قابلیت بالکل نہیں ہے۔ اس لئے یہ بھیشہ غیر ملکی اقترار کے سایہ تلے رہے ہیں۔

تیسرے اس دور کو دور وحشت و بربریت اور ظالمانه دکھایا گیا ہے اور اس کے مقابلہ میں برطانوی راج روش خیال اور سکولر بن کر ابھرتا ہے۔ اس سے یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ برطانوی دور کا تعلق بندو دور حکومت اور مسلمان دور حکومت کی طرح کسی ذہب سے نہیں تھا. بلکہ یہ ایک سکولر دور تھا. جس میں ہے داور مسلمان دونوں کو کمل طور پر نذہبی آزادی تھی۔

بعد میں آنے والے ہندوستان مورخوں نے بھی ہندو اور مسلمان دور حکومت کی اصطلاحوں کو چینج نہیں کیااور اس تقسیم کو قبول کر کے وہ اس فریم ورک یا دائرہ میں تاریخیں

کھتے رہے اور اس لئے یہ تاریخیں فرقہ وارانہ تعقبات اور نفرتوں کو پیدا کرتی رہیں، اور تاریخ کو ند ہب کے زیر اثر لکھ کر تاریخی واقعات کو مسنح کیا جاتا رہا۔ موجودہ دور میں چند روشن خیال مور خوں نے تاریخی اس تقیم کو چیلنج کیا ہے اور دلائل سے یہ ثابت کیا ہے کہ تاریخ میں ادوار کی یہ تقیم اور یہ اصطلاحیں نہ صرف غلط بلکہ گمراہ کن ہیں۔ (1)

\_1\_

اس بورے دور کو جے "اسلامی عمد" کما جاتا ہے بینی عربول کی فتح سندھ سے مغل باد شاہت کے زوال تک (۷۱۲\_۱۸۵۸) اس عهد کو جم عصر مور خین نے کہیں بھی اسلامی یا مسلمانوں کا نہیں لکھا، بلکہ اسے حکران خاندانوں کے نام سے یاد کیا ہے جیسے عربوں کی حکومت. یا نحلجی ، تعنلق، سید. لودی اور تیموری (عمد مغلیه بھی بعد کی پیداوار ہے ورنه به عهد "تیموریه" یا " چنتائیه" کهلاتاتها) اس حثیت سے به عهد حکمران خاندانوں کا عمد تھا۔ اور حکمران خاندانوں یا حکمران طبقوں میں معاشرے کے تمام مسلمان شریک نہیں ہوا کرتے تھے۔ کیونکہ مسلمان معاشرہ بھی دوسرے جاگیردارانہ معاشروں کی طرح ساجی لحاظ ہے مختلف طبقوں میں بٹاہوا تھا، عزت واحترام کی بنیاد مال و دولت اور عہدے و مناصب ہوا کرتے تھے۔ جو لوگ حکومت میں شریک تھے اور حکومت کے اعلیٰ عمدوں پر فائز تھے وہ بحثیت جاگیر دار ذرائع بیداوار بر قابض تنے اور اس حثیت سے طاقت و دولت دونوں کے مالک تھے۔ اس طبقہ اعلیٰ کے بعد معاشرہ چھوٹے چھوٹے نچلے طبقوں میں بٹا ہوا تھا۔ ایک وہ طبقہ تھا جو حکومت کے چھوٹے کارندوں اور عمال پر مشتمل تھا اور طبقہ امراء سے مسلک تھا۔ اس کے بعد دستکار ہنرمنداور کار گیر آتے تھے اور آخر میں نچلے طبقے کے لوگ تھے جن میں کسان و کاشتکار اور مزدور شامل تھے۔ معاشرے کے ان مختلف طبقوں کو مذہب کا عضر آپس میں ملائے ہوئے ضرور تھا. گر عاجی سطح پر ان میں نہ تو مساوی تعلقات تھے. اور نہ ہی نقافتی طور برایک دوسرے سے مشابهت رکھتے تھے۔ طبقہ اعلیٰ جس ثقافت کا علمبردار تھااس کے متحمل طبقہ ادنیٰ کے لوگ نہیں ہو سکتے تھے۔ اس لئے غذا، لباس، مکان، زبان اور مجلسی آ داب. ہر چیز میں یہ طبقہ آپس میں کوئی مشترک عضر نہیں رکھتے تھے۔ الی صورت میں ندہب کے ذریعہ تمام طبقوں کو صرف اس صورت میں متحد کیا جا سكتا تھا۔ جب كه ان كے مقابله ميں دوسرى غد ہبى قوميں اور محروہ جوں ۔ عبد وسطى ميں بيد صورت حال ہندوؤں سے جنگ کی وجہ سے پیدا ہوئی تھی، اور اس لئے ایسے موقعوں پر حكمران طبقول كى جانب سے كافرول سے جماد كانعرہ لگا يا جاتا تھا، اور عام مسلمانوں كو اسلام کی بقااور تحفظ کے لئے جنگ میں شریک ہونے اور جان وینے کی وعوت دی جاتی لیکن جیسے ہی یہ خطرہ ٹل جاتا اور بحران گزر جاتا. ملاپ کے اس عضر کو پس پشت ڈال دیا جاتا تھا، اور پھر معاشرہ لسانی، ثقافتی، معاشی اور سیاسی مفادات کے تحت مختلف طبقول میں بث جاتا تھا۔ اس کی مثال عہدسلاطین میں خسرو خال کی بغاوت سے دی جا کتی ہے۔ جب اس نے قطب الدین مبارک خلبی کو قتل کر کے دہلی کے تاج و تخت پر قبضہ کیا تو اس کے خلاف فورا بی ندہب کو استعال کیا گیا اور اس کی حکومت کو ہندو مشہور کر کے مسلمانوں کے جذبات کو بھڑکایا گیا۔ حالانکہ اس نے اینے کسی عمل سے بیہ ثابت نہیں کیا کہ وہ مسلمانوں کے خلاف تھا اور ہندو ریاست کا احیاء چاہتا تھا۔ مسلمان حکمران طبقوں کا پیہ ر دعمل اس لئے تھا کہ وہ ہندی نژاد مسلمان تھا. اور ایک نومسلم کو یہ طبقے مساوی درجہ اور مقام دینے پر تیار نہیں تھے. اس لئے انہیں یہ خطرہ ہوا کہ حکومت ان کے ہاتھوں سے نکل کر نچلہ درجہ کے ہندی نژوا مسلمانوں یا نومسلموں کے ہاتھوں میں نہ چلی جائے۔ حالاتکہ مسلمانوں کی کافی تعداد اس کے ساتھ تھی مگر انہیں ہم عصر مورخ ضیاء الدین برنی موقع پرست کہتا ہے اور اس کے امراء کو تین طبقوں میں تقسیم کر تا ہے. جو لوگ وولت کے لالج میں اور ایمان کی کمزوری سے خسرو خال کے ساتھ ہو گئے تھے. دوسرے وہ لوگ جو ظاہر میں ساتھ تھے مگر باطن میں اس کے خلاف تھے. تیسرے گروہ کے بارے میں وہ کہتا ہے کہ بیہ تعداد میں تو کم تھے لیکن رائخ العقید گی اور ایمان میں پختہ تھے۔ وہ لکھتا ہے کہ.

"اس مخقر عرصے میں جب کہ خسرو خان بادشاہ تھااور ہندوؤں ..... کے غلبے کے باعث شعار کفر ترقی پر تھااور لوگوں کے ولوں میں اسلامی جذبہ افسر دہ ہو گیا تھا یہ لوگ ..... دن رات ان بددینوں کو ختم کر دینے کی تدابیر سوچتے گیا تھا یہ لوگ بربادی کی دعامیں مائٹتے رہتے۔ " (۱)

ایک مرتبہ جب تاریخ میں "مسلمانوں کے عمد" کی اصطلاح کو تسلیم کر لیا گیا اور اس کی روشی میں پورے عمد وسطی کامطالعہ کیا گیا، تواس نے طبقاتی شعور کو ختم کر دیا اور ہر مسلمان اس عمد کو اپنی حکومت سجھنے نگا اور اس قتم کے فقرے عام ہو گئے کہ "جب ہم نے ہندوستان پر حکومت کی " "ہمارے زمانہ" میں علم و اوب کی ترتی ہوئی. "ہمارا دور" تاریخ کا سنہری دور تھا، اس اصطلاح نے اس دور کو حکمران خاندانوں کی جگہ اجتماعی مسلمانوں کی حکومت سمجھ کر اس کا حکومت بنا دیا۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ ہر انفرادی مسلمان اس کو اپنی حکومت سمجھ کر اس کا دفاع کرنے لگا۔ اس عمد کی کمزوریاں اس کی کمزوریاں ہو گئیں. اور اس کی خوبیاں اس کے دفاع کرنے لگا۔ اس عمد کی کمزوریاں ان کی نظروں سے اوجھل ہو گئیں. بلکہ ہر حکمران اور ان کی تمام خوابیاں اور بداعمالیاں ان کی نظروں سے اوجھل ہو گئیں. بلکہ ہر حکمران دیندار. روشن خیال اور رواداد بن گیا. اور اس پر تنقید ذاتی سمجھی جانے گئی. بلکہ ان کی فخوصیتوں میں انہیں اپنا پر تو نظر آنے لگاان کی سامراجی پالیسیاں ان کی جار حانہ جنگیں اور ان کی فتوحات کو وہ ماضی کا ور شر سمجھنے گئے . اور حکمران طبقوں کے استحصال کو فراموش کر کے کی فتوحات کو وہ ماضی کا ور شر سمجھنے گئے . اور حکمران طبقوں کے استحصال کو فراموش کر کے کی فتوحات کو وہ ماضی کا ور شر سمجھنے گئے . اور حکمران طبقوں کے استحصال کو فراموش کر کے کان کی نقافت و کلچر کاخود کو وار ش گر داشنے گئے ۔

" تاریخ کے اس نقطہ نظر نے طبقاتی مفادات کو چھپا دیا اعلی وادفیٰ کی تغریق، اشراف و اجلاف کا فرق اور خاندانی مسلمان اور نومسلم کے در میان دوری. ان تمام پیلوؤں کو پس یشت و تھکیل دیا گیا۔

ہندوستان میں مسلمانوں کی تاریخ دراصل محمران شاہی خاندانوں کی تاریخ ہے، اگر تاریخ خاندانوں کے نام سے موسوم رہتی تو بادشاہ، فاتح، نتظم اور بڑے بڑے منصب دار و جا گیر دار تاریخ کا کر دار ہوتے اور اس حیثیت سے ان پر تنقید کی جا سکتی تھی اور تجزیہ کے بعد ان کے بارے میں تاریخی حقائق کو بیان کیا جا سکتا تھا۔ اس صورت میں محمہ بن قاسم، محمود غزنوی اور معزالدین خوری تاریخی تنقید کی زد میں آ سکتے تھے۔ مگر ایک مرتبہ جب

انہیں تاریخ سے نکال کر ندہب کے دائرے میں لے جایا گیا تو پھران پر تنقید کرناممکن نہیں رہا، کیونکہ اب عقیدت نے ان کے گروتقدس کا ہالہ بنا دیا اور اسلامی تاریخ عقیدت کا شکار ہو کر اپنا تاریخی کر دار کھو مبیٹی ۔

اگر آریخ کا تجزیہ طبقاتی شعور کے ساتھ کیا جائے توایک عام مسلمان کو جس کا تعلق نیلے طبقے ہے ، اے اس بات پر فخر کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہوگی کہ مسلمان حکرانوں نے فتوحات کیں، مندروں کو مسلم کیا، بتوں کو توڑا اور کافروں کو شکستیں دیں۔ کیوں کہ اس کاان ہے کوئی تعلق نہیں تھا۔ یہ جنگیں اور فتوحات صرف ایک طبقے کے مفاد میں تھیں، کیونکہ ہرنے علاقے کی فتح کے بعد امراء کے طبقے کو فائدہ پنچا تھا، انہیں جا گیریں ملی تھیں، مال غنیمت میں حصہ ملتا تھا اور ان کے عمدوں و منصبوں میں اضافہ ہوتا تھا۔ اس فقط نظر سے یہ تمام جنگیں سامراجی ذہن کی پیداوار تھیں، جن کے پس منظر میں مذہبی جذبہ نہیں بلکہ مادی فوائد ہوتے تھے۔

اس نقط نظر سے آگر انتظام سلطنت اور حکمرانوں کی اصلاحات کو دیکھا جائے تو واضح ہو گا کہ ان کا مقصد حکمران طبقوں کے مفادات کا تحفظ تھا، مثلاً علائالدین حلجی نے شراب پر پابندی عائید کی اور ہندو زمینداروں میں دولت جمع نہیں ہونے دی۔ اس سے اس کامحض یہ مقصد تھا کہ اس کے خلاف جو بغاوتوں کا خطرہ تھااسے رو کا جائے۔ ای طرح حکمرانوں کی شان و شوکت اور فیاضی و سخاوت کے تذکروں سے عام مسلمانوں کو متاثر کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ حالا تکہ یہ شان و شوکت عام ہندواور مسلمان کسان و کاشتکار کی محنت کی کوشش کی جاتی ہوئی تھی، اور ان کی مفلسی، غربت اور جمالت کی قیمت پر حکمران طبقے اپنی شاندار ثقافت کو زندہ رکھے ہوئے تھے۔ طبقاتی نقطہ نظر سے یہ شان و شوکت قابل فخر نہیں بلکہ قابل نفرت تھی۔

#### \_\_٣\_\_

تاریخ میں طبقاتی کش مکش کو چھپانے اور اپنے مفادات کو فروغ دینے کے لئے مراعات یافتہ طبقوں نے اس مفروضہ کو بیدا کیا کہ چونکہ ہندوستان بر مسلمانوں نے حکومت

كى اس لئے اس يورے عرصه ميں مندوان كے غلام رہے۔ اس مفروضه يريقين كرتے ہوئے ایک عام انسان اس پر فخر کر تا ہے کہ اس نے ہندوؤں کو اپنا غلام بنائے رکھا تھا۔ طلائلہ تاریخی حقیقت ایک دوسری ہی تصویر پیش کرتی ہے۔ مسلمان حکمرانوں نے فتح کے بعد ہندوستان کے انتظامی ڈھانچہ کو اس طرح بر قرار رکھا اور ہندو زمینداروں کے اختیارات اسی طرح رہنے دیتے، کیونکہ اس صورت میں بیر ممکن ہوا کہ ہندو زمیندار نے مالیہ وصول کر کے حکومت تک پہنچایا۔ یہ ہندو زمیندار موروثی تھے اور اپنے اختیارات کی وجہ سے حکومت کے حکران طبقے میں ان کا شار ہو آ تھا۔ یہ زمیندار مقدم، چوہدری، رائے اور رانا کملاتے تھے اور گاؤں، دیماتوں میں ان کی حکومت تھی۔ یہ سلطان کے ساتھ اس وقت تک وفادار رہتے تھے جب تک اس کے پاس طاقت ہوتی تھی۔ مرکز کی ذرا سی کمزوری دیکھ کر پیا بعادت کر دیتے تھے اور ہالیہ کی رقم حکومت کو ادا نہیں کرتے تھے۔ اس لئے اگر ترک و مغل اویر کی سطح پر حکمرانی کرتے تھے تو مخلی سطح پر ہندو زمینداروں کی حکومت تھی جواپنے علاقوں میں بالکل خود مختار تھے۔ اس کے علاوہ لاتعداد چھوٹی چھوٹی ہندور پاسٹیں تھیں ان میں سے کچھ آ زاد تھیں اور کچھ خراج دیتی تھیں لیکن اپنے اندرونی معاملات میں بالکل خود مختار ہوا کرتی تھیں۔

اس لئے اس حقیقت کو سمجھنا بہت ضروری ہے کہ عمد ولمطلی میں حکمران کون تھے؟ اور رعایا کون؟ حکمران طبقوں میں مسلمانوں کی اکثریت تھی مگر ان میں ہندو بھی شامل تھے۔ جب کہ رعیت میں اکثریت ہندوؤں کی تھی۔ مگر اس میں مسلمان اقلیت بھی شامل تھی اور ان کا تعلق محروم طبقے سے تھا۔ اس لئے اس چیز کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ عمد وسطیٰ میں مسلمانوں کی حکومت نہیں بلکہ مسلمان حکمران خاندانوں کی حکومت تھی۔

اسی طرح تاریخ کا یہ مفروضہ بھی غلط ہے کہ انگریزوں نے حکومت مسلمانوں سے چینی کیونکہ جب ایسٹ انڈیا سمپنی کا عروج ہوا تو اس وقت مغل سلطنت کمزور ہو کر محکڑے محکورے ہو چکی تھی اور اس کے پاس کوئی فوجی قوت باتی نہیں رہی تھی کہ وہ انگریزوں سے مقابلہ کرتی۔ اس لئے اقتدار کی جنگ انگریزوں اور مغلوں کے درمیان نہیں ہوئی بلکہ سے جنگ مرہوں، سکھوں، جاٹوں اور راجپوتوں سے لڑی گئی۔ مرہوں کی شکست نے انگریزی راج کی راہیں ہموار کیں۔ (۳)

#### \_14

تاریخی شخصیتوں اور ان سے پیدا ہونے والے مفروضوں نے ہندوستان کی تاریخ میں اہم کر دار اداکیا۔ تاریخ میں دوقتم کی شخصیتیں ابھرتی ہیں۔ ایک وہ جن کی تشکیل تاریخی واقعات اور ان کے پس منظرمیں ہوتی ہے دوسری وہ جن کے گر د فرضی واقعات اور دیوالائی تصورات کا آنا بانا بن دیا جاتا ہے، اور یہ حقیقت سے دور ہو کر ایک دیوالائی شکل اختیار کر لیتی ہیں۔

پہلی قتم کی شخصیوں کو ہم تاریخی اور حقیق کہ سکتے ہیں، یہ تاریخی واقعات کی چھان ہیں اور تجزیہ کے بعد ابھرتی ہیں، ان کی ذات ہیں اچھائیاں اور برائیاں دونوں ہوتی ہیں۔ اس لحاظ سے یہ شخصیتیں جاذب اور دکش بن کر نہیں ابھرتیں، اس لئے ان کے مقابلہ میں ہو شخصیتیں تفکیل دی جاتی ہیں، وہ صرف نیکی کامجسمہ، بمادری و جرات کا پیگر اور خویوں و نئیکیوں کی مکمل تصویر ہوتی ہیں، یہ شخصیتیں تصوراتی و تخیلاتی رنگ آمیزی کے بعد اپنی تاریخی حیثیت کھو دیتی ہیں اور ان کی اصل شکل و صورت و رنگ و روپ ختم ہو جاتا ہے اور وہ ایک ایس شکل میں نمودار ہوتی ہیں کہ جنہیں مفاد پرست طبقے اپنے مفاد کے لئے استعال کرتے ہیں۔ عوام کے دلوں میں ان کے لئے عزت و احترام پیدا کیا جاتا ہے اور انہیں علامت بناکر ان کے گرد عوام کو جمع کیا جاتا ہے تا کہ اس عمل سے معاشرے میں طبقاتی کش مکش ختم ہو اور ریہ شخصیتیں ان کے مقاصد کی تحمیل میں کام آئیں۔

برصغیری تاریخ میں جن شخصیتوں کو ابسارا گیا، اس سے اندازہ ہوگا کہ ان کے ذریعہ کون کون سے طبقے اپنے مفادات کا تحفظ کر رہے تھے۔ مثلًا اول ان فاتحین اور حکرانوں کو ابھارا گیا جو ان کے افکار و نظریات سے ہم آ ہنگ ہوتے تھے، ان میں سے اکثر شخصیتیں خود اپنے زمانہ میں قابل احرام یا مشہور نہیں تھیں، اور بعد میں بھی انہیں مسلمانوں کے معاشرے میں بطور ہیرو تشلیم نہیں کیا گیا۔ مثلًا محمد بن قاسم، محمود

غزنوی اور معزالدین غوری کو پورے عمد سلاطین و عمد مغلیہ میں بطور ہیرو پیش نہیں کیا گیا اور نہ ہی ان کے کارناموں پر فخر کیا گیا۔ ان میں سے محمد بن قاسم کے ساتھ چج نامہ کی روایت کے مطابق سے سلوک کیا گیا کہ اسے زندہ کھال میں سلوا کر خلیفہ نے دربار میں بلوایا یا دوسری روایت کے مطابق اسے قید میں ڈال دیا گیا جمال اس حالت میں اس کی وفات ہوئی۔ اور اس کے اپنے عمد میں اس کی موت یر کوئی نوحہ کنال نہیں ہوا۔

یی حال محمود غزنوی کاتھا کہ اس کی سامراجی پالیسی کی سزااس کے جانثینوں کو ملی اور اس کے مرتے ہی غزنوی سلطنت مکڑے ہو کر ختم ہو گئی۔ محمود غزنوی کے سترہ حملے اور مندروں کی تابی کا مواد صرف غزنوی مورخوں کے ہاں موجود رہا جب کہ ہندو معاشرہ بہت جلدا ہے بھول گیا اور سومناتھ کا مندر دوبارہ تعمیر ہو گیا اور اس کی تابی کی کوئی یاد گار باتی نہیں رہی لیکن ہندوستان کے فرقہ ورانہ ماحول میں دوبارہ اس کی شخصیت کو ابھارا گیا اور ہندوستان پر اس کے سترہ حملوں اور مندروں کی تابی کو فخر کے ساتھ بیش کیا گیا تاکہ فرقہ پرستی کے جذبات پروان چڑھیں۔ (۲)

اس کے بعد جدید دور میں ہے کوشش شروع ہوئی کہ ہر مسلمان حکمران کو خالص اسلامی رنگ میں رنگ دیا جائے کہ جس میں اسلامی رنگ میں رنگ دیا جائے اور اس کے کر دار کو اس طرح پیش کیا جائے کہ جس میں تمام اسلامی خصوصیات ہوں اور جو اسلامی شعار کا انتائی پابند ہو، اس جذب کے تحت سلطان استمش ، غیاث الدین بلبن، شاہ جمال، اور اورنگ زیب کو صالح و متقی مسلمان کی حیثیت میں پیش کیا گیا۔

دوسرے درجہ میں ہمیں ان علاء کی شخصیات نظر آتی ہیں. جنہوں نے طبقہ اعلیٰ کے مفادات کو پورا کیا اور ہندو سنان میں رہتے ہوئے علیحدگ کے جذبات کی نمائندگی کی اور ہندو و مسلمان کے درمیان برھتے ہوئے اشتراک کو روکا. ان میں احمد سرہندی اور شاہ ولی اللہ خصوصیت سے قابل ذکر ہیں۔ ان کے علاوہ علاء کے شاندار کارناموں کی تاریخیں بیان کرنے کا مقصد یہ بھی تھا کہ معاشرہ میں علاء کا اڑو رسوخ برقرار رہے اور ان کی عزت و احترام میں کی نہ آنے دی جائے۔ علاء کے یہ کارنامے عقیدت کے نقطہ نظرے لکھے گئے احترام میں کی نہ آنے دی جائے۔ علاء کے یہ کارنامے عقیدت کے نقطہ نظرے لکھے گئے

تھے اس لئے یہ تخیلاتی و فرضی واقعات کاحسین مجموعہ ہیں۔

اس کا نتیج یہ ہوا کہ ہندوستان میں مسلمان معاشرہ ان دو قتم کی شخصیتوں میں پھنسا رہا، ایک فوجی و سیاسی شخصیتیں جو بمادری و شجاعت اور حکمران کی نمائندگی کرتی ہیں اور جن کی ذات سے اسے امید ہوتی ہے کہ ایک بار پھر اسی طرح فتوحات کا سلسلہ شروع ہوگا، و دسرے علماء کے کارناموں کو بڑھا چڑھا کر پیش کیا جاتا ہے تاکہ وہ راہنمائی کے لئے ان کی جانب کی جانب دیکھے۔ ان دونوں صور توں میں وہ شخصیتوں کے جال میں گرفتار رہا، اور بحیثیت جانب دیکھے۔ ان دونوں صور توں میں ہوا اور بی وہ مقصد تھا جو مراعات یافتہ طبقہ حاصل کرنا چاہتا تھا کہ ان شخصیتوں کے سمارے وہ عوام کے راہنما بنے رہیں اور عوام کی قوت و توانائی کو این مفادات کے حصول کے لئے استعال کرتے رہیں۔

#### حواله جات

ا . . . . فاكثر مبارك على (ترتيب وترجمه ) ماريخ اور فرقه واريت. الابور ١٩٨٦ء

ا ... فياء الدين برني . آريخ فيروز شايي (ار دوترجمه) لاهور ١٩٦٩ء ص .. ٥٩١

٣- تنسيل ك لئے ويكھئے، ذائم مبارك على: قارئ اور روشنى، البور ١٩٨٦ء

مـ خليق احمر نظال: Some Aspects of Religion and Politics in India during thirteen century. Bombay, 1961 P-XIII

# تاریخی پس منظر

ابتدا میں مسلمان ہندوستان میں تجارت کی غرض سے آئے تھے لیکن تاریخ میں ان تاجروں کی آمد اور ان کی تجارتی سرگرمیوں پر ہمیں کوئی سنسنی خیز مواد نہیں ملتا۔ کیونکہ ان کی سرگر میاں ہیشہ پرامن طالت اور ماحول میں ہوئیں۔ اس لئے تاریخ میں ان کی آمد کو زیادہ اہمیت نہیں دی گئے۔ حالانکہ کسی ملک میں ابھرتی ہوئی توم کے تاجروں کی آمد انتائی اہم ہوتی ہے اور بہیں سے سیاسی اقتدار کی ابتدا ہوتی ہے۔ یہ تاجر واپس جاکر اس ملک کی دولت، خوشحالی اور سیاسی صورت حال کا تذکرہ کرتے ہیں اور یہ تذکرے اور ان کے مشاہدات فاتحین کو ملک فیچ کرنے پر اکساتے ہیں۔

مسلمان تاجروں نے بھی ہندوستان کے بارے میں ابتدائی معلومات بہم پہنچائی ہوں گی اور ان کی ہندوستان سے واقفیت. بحری راستوں کی دریافت اور جغرافیائی وسیاسی معلومات عربوں کے لئے انتہائی مفید ہابت ہوئی ہوں گی۔

اس لئے عربوں کے ہاتھوں سندھ کی فتح کوئی حاد ثاتی فتح نہیں تھی بلکہ اس کے پس منظر میں عرب فتوحات کا بوھتا ہوا ریلا تھا۔ سندھ کی فتح کی کوشش حفرت عمر میں کے زمانے سے شروع ہوئی اور بالا نر ولید بن عبدالمالک کے زمانہ میں یہ علاقہ فتح ہوا۔ سندھ پورے امیہ اور عباسی دور حکومت میں لاپرواہی کا شکار رہا اور یہال ترقی کے کوئی اسباب پیدا نہیں ہوئے مرکز سے دور ہونے کی وجہ سے یہال کے گور نر ایک لحاظ سے خود مختار تھے۔ اور عباسی خاندان کے زوال کے بعد یہال پر خود مختار عرب سلطنتیں قائم ہو گئیں۔ جنہیں خانہ جمکیوں نے تباہ و برباد کر کے رکھ ویا۔ اس لئے عربوں کی فتح کے اثرات صرف سندھ تک محدود رہے اور بقایا بندوستان اس سے متاثر نہیں ہوا۔

جنوبی ہندوستان میں مسلمانوں کی آمد تجارت کی غرض سے تھی اس لئے پرامن تھی۔ سندھ میں عرب فوجی طاقت کے ساتھ آئے اور سیای طاقت کے ساتھ ہی یمال کی اکثریت مسلمان ہو گئی جس کی وجہ سے عربوں کی فتح ان کے لئے باعث رحمت ہو گئی اور وہ ان کے مظالم اور خون ریزیوں کو بھول گئے۔ شالی ہندوستان میں مسلمان ترکوں کی شکل میں آئے۔ اور یمال پر ان کا مقابلہ راجپوتوں سے ہوا جو خود ترکوں کی طرح جنگ جو اور لڑنے والے تھے۔ اس لئے ان کے مقابلہ میں جو جنگیں ہوئیں وہ بڑی خوزیز اور تباہ کن تھیں، اس کے نتیجہ میں قتل عام ہوئے، مندر لوٹے گئے، عورتوں و بچوں کو غلام بنایا گیا اور مال غنیمت لوٹا گیا: چو تکہ شالی ہندوستان کی آبادی مسلمان نہیں ہوئی اس لئے ان کے ذہن میں ان جنگوں کی توں اور خاندانی میں ان جنگوں کی توں اور خاندانی بین و واشتوں کے ذریعے یہ تلخیاں سینہ بہ سینہ ایک نسل سے دو سری نسل تک ختال ہوتی رہیں۔ اس لئے ترکوں اور مسلمانوں کا تصور جو شائی ہند میں ابحرا وہ ظالم، سفاک، خون ریز۔ خون ریز۔ خون آئی خون آئی میں مام اور لئیرے کا تھا۔ اس لئے یہاں بندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان نفرت و عداوت کی خلیج طائل ہو گئی۔

ہندوستان میں فتوحات کا دو سرا ریلامحمود غزنوی کی سید سالاری میں آیا۔ محمود غزنوی کی سید سالاری میں آیا۔ محمود غزنوی کی سید جنگیس ذاتی نوعیت کی اور بے مقصد جنگیس تھیں۔ یہ ایک طرف وسط ایشیا میں اپنی سلطنت کی حدود بردھار ہاتھا تہ دو سری جانب ہندوستان رمیں خون ریزی کے ذریعے مال و دولت لوٹ رہاتھا۔ اس کی سلطنت کی بنیاد اس کی ذات اور شخصیت پر تھی اس کے اس کے مربندھتا ہے ، سلطنت سمٹ کر ختم ہوگئی۔ شال ہندوشتان کی فتح کا سرا معزالدین غوری کے سربندھتا ہے ، لیکن غوری سامراجیت کی بنیاد بھی کسی اعلیٰ متصد پر نہیں تھی، بلکہ یہ بھی ذاتی عظمت کے لئے تھی وہ ان فتوحات کے ذریعہ اپنے لئے ایک علیحدہ ریاست قائم کرنا چاہتا تھا۔

معزالدین کے بعد ترکوں نے ہندوستان میں اپنی حکومت کی بنیاد والی، اور اقتدار کو ترک امراء میں محدود کر کے ایک نسل پرست حکمران طبقہ پیدا کیا۔ تاریخی شواہد سے معلوم ہوتا ہے کہ ان ترک امراء کے پیش نظر دولت کی لوث کھسوٹ اور عیش و عشرت سب سے بڑے مقاصد تھے جنانچہ "امیر چل گانہ" کی سرگر میوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ انہوں نے اقتدار کے نشہ میں سلطنت کا امن و امان تباہ کر کے رکھ دیا۔ التمش کے جانشینوں تک ملک میں خانہ جنگی اور بدامنی رہی۔ اس کا خاندان ترکی امراء کی وفاواری کو حاصل کرنے میں کامیاب نہیں رہا، اس وجہ سے اس خاندان کی جڑیں مضبوط نہیں ہو سکیں اور بہت جلدیہ امراء کے ہاتھوں ختم ہو گیا۔

بلبن نے اقدار میں آنے کے بعد بدامنی . خانہ جنگی اور امراء کی خود سری کو ختم کیااور این خاندان کو قدیم ایر انی باد شاہوں کے حسب و نسب نے ملاکر اسے قابل احرام بنانے کی کوشش کی اور دربار میں قدیم ایر انی رسومات کو رواج دے کر باد شاہ کی شخصیت کو پڑر عب بنایا، لیکن اس کا بنایا ہوا حکم انی کا یہ ڈھانچہ اس کے ساتھ ہی دفن ہو گیا۔ جلال الدین خضی کا انقلاب البری ترکوں کی نسل پرتی کے خلاف ایک ردعمل تھا۔ علاوالدین نے حکمران کو قبل کر کے اور دولت کے ذریعہ امراء کی حمایت حاصل کر کے ایک بئی روایت کی بنیاد ڈالی اس لئے خود اس کے خلاف کی بخاوتیں ہوئیں گریہ اس کی خوش قسمی تھی کہ وہ ہر بار نے گیا۔ سابی تبدیلیوں کے تیجہ میں تغلق ہر سراقدار آئے لیکن وہ بھی دبلی کی مرکزیت کو بار نے گیا۔ سابی تبدیلیوں کے تیجہ میں تغلق ہر سراقدار آئے لیکن وہ بھی دبلی کی مرکزیت کو زشاہ تغلق زیادہ عرصہ ہر قرار نہیں رکھ سکے اور تیمور کے جملے نے دبلی سلطنت کو ختم کر دیا جس کے تیجہ میں گرات، مالوہ اور جونچور میں خود مخار حکوشیں قائم ہوئیں جب کہ دکن فیروز شاہ تخلق میں گرات، مالوہ اور جونچور میں خود مخار حکوشیں سیدوں اور لودی خاندانوں نے کوشش کی کہ دبلی کی مرکزیت کو قائم کریں، گر وہ ان کوششوں میں ناکام رہے۔

سلاطین دہلی کی کمزوری کی سب سے بردی وجہ سے تھی کہ وہ اپنے اقدار کی بنیادیں مضبوط نہ کر سکے۔ ذاتی وفاداری اور عمدے و دولت کی بنیادیں وقتی اور کمزور ہوتی تھیں کوئلہ جب بھی امراء کو یہ توقع ہوتی کہ دوسرے امیدوار کے بادشاہ بننے کی صورت میں ان کے عمدوں میں اضافہ ہوگا وہ ذاتی وفاداری ختم کر کے اس کی حمایت کرتے اور اگر انہیں خود دوسرے امراء کی حمایت حاصل ہو جاتی توبغاوت کر کے تخت پر قابض ہونے کی کوشش

كرتيه

ابتدائی سلاطین نسلاً ترک تھے اور ان میں سے اکثریت غلاموں کی تھی. اس لئے حسب ونسب کی ہرتری اور فوقیت انہیں نہیں مل سکی۔ آگرچہ بلبن نے اپنی اعلیٰ نسبی کے بہت دعوے کئے، مگر اس کے ان دعوؤں کی بنیاد کھو کھلی ثابت ہوئی اور ان کا عوام پر کوئی اثر نمیں ہوا۔ دو سرے ان ترک امراء کا پس منظر قبائلی تھااس لئے میہ حکومت واقتدار کلیتا ایک مخص کے سپرد کرنا نہیں جاہتے تھے اور مطلق العنان بادشاہت کے تصور ہے مانوس نہیں تھے اس لئے ہر ترک امیرا پی آ زادی اور خود مختاری کو بر قرار ر کھنا چاہتا تھا۔ میں صورت حال آگے چل کر لودیوں اور سوریوں کے ساتھ پیش آئی کیونکہ ان میں بھی قباکلی روایات تحییں اور وہ جبراور طاقت کے ذردیہ کس ایک شخص کی حکمرانی تسلیم کرنے پر تیار نہیں تھے اس لئے دونوں صور توں میں سلطنت تڑک اور افغان امراء میں بطور جا گیر تقشیم ہو منے۔ اوریہ اپنی جا کیروں میں بادشاہ کے احکامات سے بہرہ ہو کر خود مختار طریقہ سے رہنا چاہتے تھے۔ جب بھی کسی طاقت ور بادشاہ نے اسیس مرکزی حکومت کے ماتحت کرنا چاہا تو انہوں نے مسلسل بغاوتیں کر کے حکومت کی طاقت کو کھو کھا کر دیا۔ لودی امراء ابرائی لودی کی مطنق العنائیت سے اس قدر ناراض ہوئے کہ انسوں نے باہر کو ہندوستان ہر سے 🗟 دعوت دے دی۔

چونکہ سلاطین کی حکومت کی بنیاد نسل پرستی پر تھی اس لئے ترک اور انغان ہندوستان میں بھرے ہوئے ان مسلمانوں کو جن کا تعلق ان کی نسل سے نہیں تھا انہیں متحد نہیں کر سکے۔ ہندوؤں کی وہ برادریاں جو سابی، اقتصادی اور ساجی وجوہات کی بنیاد پر مسلمان ہو گئیں تھی، انہیں اس اتحاد میں شریک نہیں کیا گیا اگرچہ سلاطین خود کو اسلام کا محافظ کتے رہے لیکن حکومت کے اقتدار میں انہوں نے متامی مسلمانوں کو شریک نہیں کیا، یا غیر ترکوں کو کوئی مراعات نہیں دیں، اس کی مثال ملک یا قوت کی ہے کہ جسے رضیہ سلطانہ نے ذرا براء عمدہ دے ویا تو سارے ترک امراء اس کے خلاف ہو گئے، یا عمادالدین ریحان کی ہے جس نے تھوڑے وقت کے لئے بلین کو، جب وہ ناصرالدین محمود کے زمانہ میں بااختیار

تھا. اقتدار سے ہٹا دیا، تو اس کے خلاف فورا ہی ردعمل ہوا اور بلبن دوبارہ اقتدار میں آگیا۔ اس واقعہ کااثر بلبن پر اس قدر ہوا کہ اس نے بادشاہ بننے کے بعد کسی ہندی نژاد مسلمان کو سلطنت میں کوئی اعلیٰ یا ادنیٰ عہدہ نہیں دیا اور نسل پرستی کی انتمالیند پالیسی کو اختیار کیا۔

#### \_r\_

ہندوستان میں مسلمان بحیثیت حملہ آور آئے، اس لئے انہوں نے یہاں جو جنگیں لڑیں ان کا مقصد علاقوں پر قبضہ کرنا، مال و اسباب کو لوٹنا اور فتح کے بعد اس کے فوائد سے بسرہ مند ہونا تھا۔ چو تکہ حملہ آور ہیشہ جارح ہوتا ہے اس لئے وہ جنگ میں کامیابی کے لئے بردی بمادری اور بے جگری سے لڑتا ہے۔ کیونکہ صرف فتح اور کامیابی کی صورت میں اس کی جاہی مکمل ہوتی ہے۔ بقا ہوتی ہے۔ اگر وہ شکست کھا جائے تو اس صورت میں اس کی جاہی مکمل ہوتی ہے۔ مسلمان حملہ آوروں نے جب بندوستان پر حملہ کیا، تو انہوں نے فتح کی خاطر سخت خوں ریز جنگیس لڑیں اور فتوحات حاصل کیں۔

تحرجب ہی مسلمان ہندوستان کے مختلف علاقوں پر قابض ہو گئے اور وہاں انہوں نے اپنی صومتیں قایم کر لیس توان کے رویہ اور رجمان میں تبدیلی آگئی۔ جب ان کے علاقوں پر جلے ہوئے تواس وقت انہوں نے دفاعی جنگوں میں اس نے جگری کا مظاہرہ نہیں کیا جو کہ جارحانہ جنگوں میں کیا تھا۔ مثلاً باہر آسانی سے پانی بت کی جنگ میں ابراہیم لودی کو شکست دے دیتا ہے۔ مگر کنوا عد کی جنگ میں رانا سانگا سے اسے مخت مقابلہ پش آتا ہے۔ یہی کچھ اس وقت ہوا جب کہ اگریزوں نے اپنے سابی اقتدار کے لئے ہندوستان میں جنگیں لایں ان جنگوں میں مسلمان محمرانوں نے انگریزوں کا مقابلہ اس شدت سے نہیں کیا جیسا کہ ہندوستانی قوموں نے کیا جن میں مراشہ، سکھ۔ جان اور راجبوت شامل تھے۔ کیا جیسا کہ ہندوستانی قوموں نے کیا جن میں مراشہ، سکھ۔ جان اور راجبوت شامل تھے۔ مثلاً بلای کی جنگ میں مسلمان محمران اپنی سلطنت کا دفاع نہیں کر سکا۔ ٹیپو سلطان نے آگرچہ سرنگا ہیں کہ بنگ میں مراشہ میں جان دے دی۔ گراس کی فوج نے جنگ میں کوئی

زیاره جوش و خروش نهیں رکھایا۔

اس لئے سوال پیدا ہو آ ہے آخر مسلمانوں نے دفاع میں بے جگری سے دشمنوں کا مقابلہ کیوں نہیں کیا؟ جبکہ مقامی قوموں نے ہر حملہ آور اور جارح کے ساتھ سخت مزاحمت کی۔ اس کی وجہ بیہ تھی ہندوستان قوموں کی جڑیں اس سرزمین میں تھیں۔ اس کئے انسیں اس سرزمین سے گرا تعلق اور لگاؤ تھا اور جب اس ملک پر آفت آئی اور اس کے دفاع کی ضرورت بڑی توانہوں نے اس کے بچانے کے لئے سخت مقاملے کئے۔ چونکہ مسلمانوں کی وفاداریاں ہندوستان سے باہر تحییں۔ اس لئے ان میں ایسا کوئی جذبہ نہیں تھا کہ جس کے تحت وہ ملک کا دفاع کرتے۔ اس وجہ ہے مسلمانوں میں غداروں . مخبروں ، اور ایجنٹوں کی کمی نہیں رہی اور جب بھی موقع ملا انہوں نے اپنے مفادات کے لئے ملک و قوم کا سودا کر لیا۔ بابر کو ابراہیم لودی کے مقابلہ میں اس لئے کامیابی ہوئی کیونکہ دولت خال لودی اور دوسرے افغان امراء نے اس کے خلاف غداری کی اور باہر کو ہندوستان آنے کی دعوت دی۔ سراج الدولہ کی ناکای کی وجہ میرجعفراور دوسرے امراء تھے جنبوں نے زاتی مفادات کی خاطر انگریزوں سے ساز باز کر لی تھی اور میں کچھ ٹیپو سلطان کے ساتھ ہوا۔ اس کی ایک اور عبرت ناک مثال نادر شاہ کے حملے کی ہے. جب وہ مغل باد شاہ سے معاہدہ کر کے واپس جا ر ہاتھ تواس وقت ایک مغل امیر سعادت یار جنگ جس کا خاندان ایران سے آیا تھااہے اس بات بر آماده کر لیا که وه دبلی بر قبینه کرے اور وبال کی جمع شده دولت کولوئے۔ چونکه سید امیرارانی الاصل تھااس لئے اے اہل ہندوستان کے قتل یاان کی غارت گری ہے کوئی غم نهين تھا۔

یہ ای ذہنیت کا نتیجہ تھا کہ جب مسلمانوں کا سابی زوال ہوا تو انہوں نے اسے روکنے کی کوشش نہیں کی بلکہ ہرایک نے اپنے ذاتی مفادات کے تحت صرف اپنی ذات کے بارے میں سوچااور معاشرہ کو اس کے حال پر چھوڑ دیا۔ عمد سلطنت میں چونکہ تحمران خاندان بدلتے رہے اس وجہ سے ریاست کے اوارے مضبوط نہیں ہوئے اور تحمران خاندانوں کی تبدیلی ملک میں بےچینی کا باعث رہی۔ اندرونی بغاوتوں اور بیرونی حملوں نے عدم تحفظ کے احساس کو برقرار رکھا۔

مرکز کے کمزور ہونے کے نتائج بھی دور رس ہوئے۔ اس کے نتیجہ میں صوبائی کو متیں قائم ہوئیں اور وہ تہذیبی و ثقافتی سرگر میاں جن کا مرکز سے تعلق تھا، اس کے سابی زوال کے ساتھ ختم نہیں ہوئیں۔ بلکہ صوبائی حکومتوں نے انہیں فروغ دینا شروع کر دیا۔ تعلق حاندان کے خاتمہ کے ساتھ ہی گجرات، مالوہ اور جونپور کی ریاستیں تہذیب و ثقافت کا مرکز بن گئیں اور تیمور کی تباہ کاریوں مے بعد شاعروں، ادیبوں، ہنر مندوں اور فن کاروں نے ان صوبائی حکومتوں میں بناہ لی۔

مغل خاندان کو سلاطین کے مقابلہ میں اس لحاظ سے برتری رہی کہ اس خاندان کی بنیادیں وسط ایشیا اور افغانستان میں مضبوط تھیں اور تیموری خاندان کے حکمرانوں نے وفادار امراء کالیک گروہ بیدا کر دیا تھا جنہوں نے اپنے مفادات ان سے وابستہ کر رکھے تھے۔ اس لئے جب باہر ہندوستان میں آیا تو وہ اپنے ساتھ اپنے وفادار امراء اور فوجیوں کو بھی ساتھ لئے جب باہر ہندوستان میں آیا تو وہ اپنے ساتھ اپنے وفادار امراء اور فوجیوں کو بھی ساتھ لئے۔ جن کی مدد سے اس نے ہندوستان میں مغل حکومت قائم کی۔

ا کبرجب تخت نشین ہوا تو اس نے اس بات کا احساس کر لیا تھا کہ ہندوستان میں تیموری حکومت کو اسی وقت استحکام مل سکتا ہے جب ہندوستان میں کوئی طاقت ور جماعت یا گروہ اس کی حمایت کرے۔ بہایوں کی شکست نے اس بات کو واضح کر دیا تھا کہ صرف مغل امراء کی مدد سے حکومت نہیں کی جا سکتی نہ اس لئے اس نے راجپوتوں کی حمایت حاصل کی تاکہ ان کی مدد سے نہ صرف مغل حکومت کو اندرونی طور پر مضبوط کرے بلکہ فتوحات کے ذریعہ مرحدوں کو بھی آگے بڑھائے۔

#### \_~\_\_

سلاطین اور مغل بادشاہوں نے سلطنت کی وسعت کے لئے ہندووں اور مسلمان حکرانوں سے جنگیں لڑیں۔ التش نے ہندو راجاؤں کے ساتھ ساتھ تاصرالدین قباچہ اور آئے الدین یلد زکو شکست دے کر ان کی طاقت کا خاتمہ کیا، تو لودیوں اور جونپور کے شرقی سلاطین میں اقتدار کے لئے مسلسل جنگیں ہوتی رہیں، شیرشاہ سوری اور ہمایوں کے در میان جنگ اور اورنگ زیب کی اپنے بھائیوں سے جنگیں اس امر کا ثبوت ہیں کہ اقتدار کی اہمیت بخب سے زیادہ تھی۔

سلاطین دبلی اور مغل حکمرانوں کی ہمیشہ یہ کوشش رہی کہ صوبائی حکومتوں کوختم کر کے اپنی سلطنت کو وسیع کریں۔ مغلوں کے دور میں جو مسلمان ریاستیں بنگال، سمجرات، خاندلیش، وکن اور سندھ میں تھیں انہیں ایک ایک کر کے ختم کر دیا، جس وجہ سے ان علاقوں کی تہذیبی و ثقافتی ترقی متاثر ہوئی۔

مغلوں کی سامراجی پالیسی کو کامیاب بنانے میں اس کے منصب داری طریقہ کو برا دخل تھا۔ منصب داروں کی تخواجی اور مراعات اس قدر ہوتی تھیں کہ ان کی جانب سے مغل حکومت یا مغل بادشاہ کو بغاوت کا کوئی خطرہ نہیں رہا تھا، وہ اپنی پوزیش اور مراعات کے تحفظ کے لئے مغل خاندانوں کی بقاضروری سجھتے تھے۔

سامراجیت کی پالیسی اور مسلسل جنگوں کی وجہ سے حکومت کے لئے یہ ضروری ہو گیا تھا کہ وہ ایک مضبوط فوج مستقل طور پر تیار رکھیں۔ اس فوج کے اخراجات کے لئے بھی ضروری تھا کہ وہ مسلسل جنگوں کے ذریعہ نئے نئے علاقے فتح کریں، اس لئے سلاطین اور مغلوں کے پورے عمد میں جنگ و جدل اور فتوحات کا ایک نہ ختم ہونے والا سلسلہ شروع ہو گیا۔ جو مخل سلطنت کے زوال تک جاری رہا۔

مسلسل جنگوں اور وسعت سلطنت کی پالیسی نے مسلمان معاشرے کی ذہنی ساخت کو ہنا ساخت کو ہنا ہادری ہنانے میں ہماوری ہنانے میں ہماوری ہنانے میں ہماوری و شجاعت و تہوری اعلی صفات قرار پائیں۔ اس لئے ہر مغل منصب وار چاہے وہ نشظم ہو، شاعر و ادیب ہو یا سفارت کار ہواس کے لئے فن سیدگری میں ممارت ضروری تھی۔ اکبر

کے دربار کے وانشور ابو الفضل نے میدان جنگ میں جان دینا گوارہ کر لیا گر راہ فرار اختیار نہ کی۔ چونکہ فوج میں اکثریت مسلمانوں کی ہوتی تھی، اس لئے فوجی پیشہ ان کے لئے سب سے زیادہ باعزت بن حمیا۔ فوج کے قیام کے ساتھ ہی اس کی ضرور توں کو بھی پورا کرنے کے معاشرہ میں ایسی صنعتوں کا عروج ہوا، جن کا تعناق فوج سے تھا۔ مثلاً توار، تیر کمان، ذرہیں، خنجر و جمد حر۔ ان صنعتوں میں کاریگر اپنے فن کا مظاہرہ کرنے گئے، گھوڑوں کی در آ کہ اور ان کی پرورش و تربیت دی جائے گئی۔ شامیانوں و خیموں کی صنعت کو فروغ ہوا۔ فوج کے ساتھ ساتھ پورا بازار چاتا تھا جمال ضرورت کی ہر چیز دستیاب ہوتی تھی۔ بنجارے خاص طور سے فوج کو رسد میا کرتے تھے۔ فوجی افسروں کی سولت و آرام کی خاطر ملازموں کی آیک بڑی تعداد ہوتی تھی۔ جن میں باور چی، گاڑی بان، پاکی افسانے والے کمار اور زاتی خدمت گار ہوا کرے تھے۔ فوجی افراجات کے بڑھنے کی وجہ اٹھانے والے کمار اور زاتی خدمت گار ہوا کرے تھے۔ فوجی افراجات کے بڑھنے کی وجہ شروں میں آنے گئی۔

مسلمان حکمرانوں نے جب دور دراز کے علاقے فتح کئے تو وہاں مسلمانوں کو آباد کیا اور ان کی وجہ سے بچھ مقامی لوگوں نے اپنے ند جب بھی تبدیل کیا. اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کی جماعتیں عدم تحفظ کا مسلمانوں کی جماعتیں عدم تحفظ کا شکار ہیں کیونکہ مرکز کے لئے یہ ممکن نہیں تھا کہ وہ ان کی حفاظت کر سکے۔ اس لئے یہ فرقہ وارانہ فضا سے ہمیشہ دوچار رہجے تھے۔

مسلمان حکرانوں کا یہ بھی دستور تھا کہ وہ فتح کے بعد یادگار کے طور پر مفتوحہ علاقوں میں مجدیں تقمیر ہوئیں جہاں علاقوں میں مجدیں ان علاقوں میں بھی تقمیر ہوئیں جہاں مسلمانوں کی آبادی بالکل نہ تھی۔ اکثریہ مجدیں مندروں کو توڑ کر یا مندر کو تقلیم کر کے بنائل سکئیں تھیں یا مندر کے بالکل قریب بناتے تھے اس کے بتیجہ میں ہندوؤں اور مسلمانوں میں بھیشہ تنازعہ رہا، اور مغل سلطنت کے زوال کے بعد اس قتم کے فسادات عام ہو میں۔

مغلوں کا یہ دستور تھا کہ فقوعات کے بعد اکثروہ علاقے اس ریاست کے حکمران کو دیے تھے اس لیے یہ دے دیے تھے اس لئے یہ حکمران اور زمیندار اپنی جائدادوں اور مراعات کی خاطر مغلوں کی حمایت کرتے تھے، اس لئے مغل سامراج کی بنیاد ہرعلاقہ میں حماتیوں کے گروہ پر ہوتی تھی۔

#### \_\_۵\_

مغل سلطنت کی خوشحالی اور استحکام کی بنیادیں امراء کی وفاداری اور تاجروں و کاشت کاروں کے تحفظ پر تھیں۔ کاشت کاری اور تجارت مغل حکومت کی آمدنی کے دو برے ذریعہ تھے۔ جن پر ان کی حکومت کے اداروں کی بنیادیں تھیں۔

مغل حکومت کا زوال اس وقت شروع ہوا جب امراء خانہ جنگیوں میں مختلف گروہوں میں تقسیم ہو مھئے اور ان کی وفاداری حکومت کے امیدواروں کے در میان بٹ گئی۔ اس تقسیم سے مغل سلطنت کا ایک اہم ستون ٹوٹ گیا۔

مغل سلطنت کے زوال کا دوسرا اہم سبب کاشتکاری و زراعت میں رکاوٹ اور تجارت کی کمی تھا۔ جب ساہی طور پر افراتقری پھیلی تو ملک کے راستے محفوظ نہیں رہے اور تجارتی تا فلے آزادی اور حفاظت سے ایک جگہ سے دوسری جگہ نہیں آ کتے تھے۔ سمندران کے لئے غیر محفوظ ہو گئے کیونکہ سمندری راستوں پر سمندری ڈاکوؤں اور پورپی اتوام کا کنٹرول تھا۔ اور عثمانی حکومت اور عرب ممالک میں سابی تبدیلیوں کی وجہ سے ان کے ساتھ تجارت میں کی آئی۔ جس نے تاجر طبقہ کے ساتھ ساتھ ملک کے مالی وسائل میں کی پیدا کی۔ (۱)

جب ایسٹ انڈیا سمینی کا ہندوستان میں عروج ہوا تو اس نے مغل بادشاہوں اور مقامی ریاستوں کے حکمرانوں سے اپنے لئے تجارتی مراعات حاصل کر لیس. جس کی وجہ سے مقامی آجران کا مقابلہ نہیں کر سکے اور انہیں تجارت میں نقصان ہونے لگا۔

انظام سلطنت کے انتشار اور تخت و تاج کے لئے خانہ جنگیوں نے نظام

جا گیرداری پر ایک کاری ضرب لگائی، نوجوں کی نقل و حرکت نے کھیتوں کو جاہ کرنا اور گاؤوں کو لوٹنا شروع کر دیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مغل سلطنت کے اہم ذرائع آمدنی ختم ہو گاؤوں کو لوٹنا شروع کر دیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مغل سلطنت کے اہم ذرائع آمدنی ختم ہو گئے یا کم ہو گئے۔ صوبوں کے گور نر آزاد ہوتے چلے گئے اور انہوں نے یا تو خراج دینا بند کر دیا یا پی مرضی اور سہولت سے تھوڑا بہت دینے گئے۔ چونکہ مغل سلطنت کا بھیلاؤ اس قدر تھوج جا چکی تھی کہ آمدنی کی کی نے اس کی مستحکم قدر تھااور اس کی شان و شوکت اس کی مستحکم عمارت میں دراڑیں ڈال دیں اور مغل سلطنت اپنی شان و شوکت کے بوجھ تلے دب کر اپنی توانائی اور طاقت کھو بیٹھی۔

سیای اہتری اور فوج کی کمزوری کی وجہ سے مغل امراء اپنی جائدادوں سے مالیہ اور لگان وصول نہیں کرتے تھے جس کی وجہ سے ان کی مالی حالت متاثر ہوئی اس لئے انہوں نے معاشرہ میں جو معیار زندگی مقرر کر رکھا تھا اسے بر قرار رکھنے کے لئے انہوں نے اپنی جائدادیں اور حویلیاں رہن رکھنا شروع کر دیں اور مماجنوں سے قرضہ لینا شروع کر دیں اور مماجنوں سے قرضہ لینا شروع کر دیے۔ یہاں تک کہ مغل بادشاہ بھی مماجنوں سے قرضہ لیتے اور اپنے افراجات پورے کرتے تھے۔ اس لئے وہ خود اپنی شان و شوکت تلے دیتے چلے گئے۔ حویلیاں اجرتی گئیں اور نوجوان نسل جمالت و جرائم میں پہنتی چلی گئی۔

مغل امراء کے ساتھ ہی اس صنعت و حرفت کو بھی زوال آیا جس کا تعلق امراء کی ضروریات سے تھا، جیسے ہتھیار، لباس، جواہرات، زیورات اور خوشبوئیں وغیرہ ۔ چونکہ امراء کی قوت خرید کم ہونے گئی اس لئے ان سے متعلق لوگ بے روزگار ہونے گئے۔ اس معاثی واقتصادی بد حالی نے اوب ثقافت اور ساجی سرگر میوں کو بھی متاثر کیا کیونکہ دربار اور امراء ان کے سرپرست ہوتے تھے جب ان کی مالی حالت خراب ہوئی تو شاعروں ادیوں، مصوروں اور موسیقاروں نے سرپرستی کی نئی جگلوں کی تلاش شروع کر دی۔

\_\_Y\_\_

مغل سلطنت کاسایی زوال تو ہوا ، مگر مغل تہذیب اس کے ساتھ ختم نہیں ہو گئ

بلکہ یہ اب تک دہلی، لاہور اور چند بڑے مغل شرول میں تھی، وہاں سے بکھر کر قصباتی شروں میں تھی، وہاں سے بکھر کر قصباتی شروں میں تھیں وجود میں آئیں، جن کے دربار اب علم و اوب اور ساجی و ثقافتی سرگرمیوں کے مرکز بن گئے۔ اور شاعر و فن کار سربرتی کی تلاش میں فیض آباد، تکھنو، حیدر آباد و کن. فرخ آباد، رام پور اور اس طرح کی چھوٹی چھوٹی ریاستوں میں جانے گئے جمال انہیں خوش آمدید کما گیا۔ اس وجہ سے ان صوبائی شہروں میں زندگی سے بھربور ثقافت بیدا ہوئی۔

دوسرااثریہ ہوا کہ مغل منصب دار اور جا کیر دار اس آخر دور میں چھوٹے شہروں میں ربائش پذیر ہو گئے اور جلد ہی ہے قصباتی شہر ساجی و ثقافتی سرگرمیوں کی وجہ سے اہمیت اختیار کر گئے۔ انہوں نے اپنے رہائشی شہروں میں کتب و مدرسے کھولے، مساجد، مقبرے، باغات اور محلات تقمیر کرائے۔ ثقافتی زندگی کو رنگین بنانے کی غرض سے مشاعرے، مناظرے اور علمی مباحثہ منعقد کرائے جاتے تھے۔ تفریحوں میں کشتی کے متاباء ہوتے تھے اور تمام تہوار بڑی دھوم دھام سے منائے جاتے تھے بزرگوں اور صوفیوں کے عرس ہوتے اور ان موقعوں یر توالی کی محفلیں ہوا کرتی تھیں۔

صنعت و حرفت اور تجارت کی غرض سے ان امراء نے منج اور بازار تقمیر کرائے جمال ہندوستان بھر سے آجر اپنا مال لاتے تھے اور وہ ہنرمند اور کاریگر جو مغل شہروں میں بے روز گار تھے انہوں نے ان قصباتی شہروں کی طرف رخ کیا جہاں وہ اپنے کزارہ کے مطابق کمائی کر کئے تھے۔

ان قصباتی شہروں میں امراء کے بیہ خاندان ثقافتی و مالی لحاظ سے انتمائی اہم بن گئے۔
اور ان کی ساجی حثیت دوسرے طبقول کے مقابلہ میں زیادہ او کی ہوگئی بیہ خاندان اپنے
شہروں کے نام سے مشہور ہوئے۔ جیسے کاکوری شخ یادات، بارھ اور کڑہ کے سیدہ غیرہ۔
قصبول میں رہنے والے خاندانوں میں وطن کا تصور اور اس سے محبت پیدا ہوئی۔ ۱۷۵ء
میں مصنف و شاعر وطن کی تغریف میں لکھنے گئے اس عمد میں ان شہروں کی آریخیں لکھی
گئیں۔ جیسے بلگرای، کاکوری وغیرہ۔ (۲)

ان قصبوں میں ساجی طور پر معاشرہ بنا ہوا تھا۔ اشراف کا تعلق زمینداروں اور غدہی علاء کے گروہ سے تھا جو شادی میاہ کے ذریعہ ایک دوسرے سے مسلک تھے۔ نچلا طبقہ اجلاف کہ لآیا تھا اور یہ مزدوروں اور کارگیروں پر مشتمل تھا۔ اشراف کا طبقہ چونکہ مالی لحاظ سے ذرائع پیداوار پر قابض تھا۔ اس لئے یہ ساجی و ثقافتی سرگر میوں پر بے تحاشار وہیہ خرج کر یا تھا۔ مثلا ۱۸۱ء میں پند ڈسٹرکٹ میں اٹھارہ امراء کے خاندان تھے جن کے ساتھ ۱۹۰۰ خاندانوں کے افراد طازم ہوا کرتے تھے۔ یہ اپنے اوپر ۲ لاکھ روپیہ سالانہ خرج کرتے تھے۔ جب کہ اس کے مقابلہ میں تمیں ہزار غریب خاندان اپنے اوپر سالانہ ۲ لاکھ روپیہ خرج کرتے تھے۔ جب کہ اس کے مقابلہ میں تمیں ہزار غریب خاندان اپنے اوپر سالانہ ۲ لاکھ روپیہ خرج کرتے تھے۔ (۳)

#### \_\_4\_

اس آخری عمد میں معل معاشرہ زوال کی وجوہات ڈھونڈنے میں مصروف تھا۔
امراء کا طبقہ اس بات کا خواہش مند تھا کہ اس سیاسی زوال کے عمل کو روک کر دوبارہ سے معل سلطنت کی عظمت کو بحال کیا جائے۔ مغل معاشرہ اور معاشرہ کے زوال کی وجوہات تاش کرنے میں علاء نے بھی ان کی مدد کی اور انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ ہندوستان میں مغل سلطنت اور معاشرہ کے زوال کی اہم وجہ ان کی ندہب سے دوری ہے۔ ندہب سے یہ دوری اس وجہ سے پیدا ہوئی کہ مسلمانوں نے ہندوؤں کی رسومات، طور طریق اور رسم ورواج کو اختیار کر لیا۔ وحدت الوجود کے نظریبے کی مقبولیت نے اسلامی معاشرہ کا تشخص مٹا دیا۔ کیونکہ اس نے مومن و غیر مومن کی تغربی کو مٹا کے ندہبی اختلافات کو ختم کر دیا۔ شیعت کے فروغ نے سی نظام کو مکرے کر دیا۔ اس صورت حال کا جائزہ ایک ندہبی علم اور صوفی قاضی ثناء اللہ یانی تی نے ان الفاظ میں لیا ہے۔

"کفر کے فلبہ سے ول تنگ ہے۔ ہندوستان میں مت مریر سے اسلام ضعیف ہو گیا ہے، روافض کے تفوق" "آسیب سکھاں" "تسلط مرہشہ" "کفری رسومات کا ظہور" اور "مسلمانوں کی مغلوبی" توبت ہی افسوس کی

ات ہے۔ "

اس لئے ان عام کے نزدیک اس زوال کو اس وقت روکا جاسکتا تھا کہ ایک ایسی سی ریاست وجود میں آئے کہ جس میں قرآن و صدیث کے احکامات پر عمل ہو، شربعت اسلامی کا نفاذ ہو، غیر مسلموں کو اعلیٰ عمدوں سے فارج کر دیا جائے، ان سے جزیہ وصول کیا جائے اور کافروں سے مسلسل جماد کیا جائے۔ شاہ ولی اللہ بادشاہوں سے مخاطب ہو کر کہتے ہوں۔

"اے بادشاہو! ملاء اعلیٰ کی مرضی اس زمانہ میں اس امریر مسمقر ہو چکی ہے کہ تم تلواریں تھینچ لواور اس وقت تک نیام میں داخل نہ کر وجب تک مسلم مشرک سے بالکلیہ جدا نہ ہو جائے اور اہل کفر و فسق کے سرکش لیڈر کمزوروں کے گروہ میں جاکر شامل نہ ہو جائیں۔ اور یہ کہ ان کے قابو میں کوئی ایسی بات نہ رہ جائے جس کی بدولت وہ آئندہ سراٹھا سکیں اسلام کا کھلے بندول اعلان ہو، اور اس کے شعائر کا اعلانیہ اظمار کیا جائے۔ "

شاہ ولی اللہ نے آخری عمد مغلیہ میں ان مسلمان نوجی مہم جوؤں سے جو اپنے ساس مقاصد کے لئے جنگ میں مشغول رہتے تھے. ان کی جنگوں کو بھی جہاد کھا، محض اس لئے کہ ان کی یہ جنگیں اکثر ہندوؤں سے ہوتی تھیں۔ پایندہ خال روھیلہ کو انہوں نے "رفعت ، آب المجاہد فی سبیل اللہ" مخاطب کیا۔ سمار نپور کے فوجدار خان زمان خال کو ایک خط میں لکھا کہ "خدا تبارک و تعالی مجدد قانون شجاعت و دلاوری خان عالی مرتبہ خان زمان خال جیو کو مدت مدید تک اہل کفری مخالفت میں مظفرو منصور رکھے۔ " (۲)

لین ان علاء کی میہ کوششیں معاشرہ کے زوال و سابی انحطاط کو نہیں روک سکیں. کیونکہ زوال کے اسباب میں ند ہب سے دوری اہم نہیں تھی. کیونکہ جب سلاطین اور مغلول کی حکومتیں اپنے عروج پر تھیں اس وقت بھی حکمران طبقے ند ہب سے اتن ہی دور تھے جتنے کہ زوال کے وقت۔ لیکن عروج کے عہد میں علاء نے ند ہب کی دوری کو اس قدر زور و شور سے بیان نہیں کیا، لیکن جب حکومت و طاقت جاتی رہی تو انہوں نے احیاء کے لئے حکمران طبقوں اور عام مسلمانوں کو ان نعروں سے ابھارا کہ ان کے زوال کا سبب فدہب سے برگانگی ہے اور اگر مسلمانوں نے اسلام کی تعلیم پر عمل کیا تو زوال کاعمل رک جائے گا۔

مسلمان خاندانوں کے اس پورے دور میں علاء اپنی ذہبی شک نظری اور محدود نقط نظری وجہ سے معاشرہ کے سابی، معاشی اور ساجی عمل کو نہیں سمجھ سکے، اور اسی لئے ان کی تعلیمات سے زوال پذیر حکومتی اداروں کو کوئی استحکام نہیں مل سکا، اور جب بھی مسلمان بادشاہ سیاسی و معاشی بحران میں مبتلا ہوئے علاء نے ان کے مسائل کو حل کرنے میں ان کی بادشاہ سیاسی و معاشی بحران میں مبتلا ہوئے علاء نے ان کے مسائل کو حل کرنے میں ان کی کوئی مدد نہیں کی، اور وہ تمام سلاطین جنہوں نے علاء و صوفیاء کی سربرستی کی وہ مصیبت کے وقت ان سے کوئی مدد حاصل نہیں کر سکے بلکہ عوامی فلاح و بہود کا کام بھی ان بادشاہوں نے کیا جو علاء کی دسترس سے دور رہے۔ اس سلسلہ میں پروفیسر حبیب دو مثالیں دیت

"التمش صوم وصلوة كابرا پابند تهااور اس كر روابط صونيائ وقت سے بهی نمايت عقيدت مندانه تھے ليكن اس تقدس نے نه تواس ئے متى لؤك كوكوئى مدد بهم پنچائى اور نه بلبن ہى كواپ آ قاكے خاندان كاخون بمانے سے باز ركھا بلبن كى فد ہبى رسوم كى پابندى بھى .... بلبن كے لئے مفيد ثابت نه ہوئى۔ اس کے برعکس علاؤ الدين خلجى ، جو سلاطين و بلی ميں سب سے زيادہ كامياب حكران ثابت ہوا، حالانكه صوم و صلوة كا پابند نهيں تھاليكن پحر بھى عوام ميں اس كى بابت مشہور تھاكہ خدانے اسے كرامت كى قوت عطاك ہے۔ محمد تغلق كے فرہن اجتماعات بھى اس كى مخالفت كو فرونہ كر سكے ..... فيروز شاہ كى غير معمولى في بيت نے اس كى شرت كو تو خوب ترتى دى ليكن روز بروز كمزور ہوتى معمولى في بيت نے اس كى شرت كو تو خوب ترتى دى ليكن روز بروز كمزور ہوتى معمولى خواس سے كوئى سارانه مل سكا۔ " ( )

اس نقطہ نظر کا سب سے بڑا نقصان ہے ہوا کہ معاشرہ کے زوال کے عمل میں جو ساسی، معاشی اور ساجی عوامل کام کر رہے تھے ان کا تجزیہ نہیں کیا گیا۔ زہب سے دوری کے اس مفروضہ نے علماء کے اثر ورسوخ کو تو بردھانے میں ضرور مدد دی. گریہ معاشرے کی تابی کو نہیں روک سکے اور نہ اس تبدیلی کو دیکھ سکے جو یورپ میں ہوئی تھی اور جس کے اثرات ہندوستان کے معاشرے پر ہوئے تھے۔ وہ اس حقیقت کو بھی نہیں سمجھ سکے کہ ہندوستانی معاشرہ ایک جگہ جامد ہو کر اپنی تخلیقی صلاحیتیں کھو چکا تھا۔ ایس صورت میں مسلمان معاشرہ چاہے روحانی طور پر کتنا ہی بلند واقع کیوں نہ ہوتا، وہ نئی سائنسی اور سکنبکی تبدیلیوں کے آگے نہیں ٹھر سکتا تھا۔

#### \_^\_

ہندوستان میں مسلمان حکمران طبقے جن میں شاہی خاندان اور امراء و علاء شامل سے
ان کی وفاداری کا سیاسی اور نہ ہبی مرکز ہندوستان سے باہر رہا۔ عربوں کی فتح کے بعد سندھ
کے گور نر اور حکام امیہ اور عباسی خلافت کے ماتحت ہوا کرتے تھے۔ بعد میں جب یہاں خود
مختار عرب حکومتیں قائم ہوئیں تو بھی انہوں نے عباسی خلیفہ کو اپنا سیاسی اور روحانی پیشوا تسلیم
کیا اور خطبہ میں اس کا نام پڑھوا یا۔

شائی ہندوستان میں جب ترکوں کی حکومت قائم ہوئی تو انہوں نے بھی اپنا تعلق ہندوستان سے باہر رکھا اور ان کی سابی وفاداریاں غزنی و غوری خاندانوں سے بر قرار رہیں۔ جب یہ تعلق ختم ہوا تو دہلی کے سلاطین بغداد اور پھر قاہرہ کے خلیفہ سے اپنے لئے سند حکومت منگاتے رہے۔ خطبہ میں اس کا نام پڑھا جاتا تھا اور سکہ پر بھی بطور سابی و روحانی پیشوااس کا نام ضرب ہوتا تھا۔

مغلوں نے اپنے عروج کے زمانہ میں عثانی خلافت سے اپنا تعلق قائم نہیں رکھا۔ لیکن مغل زوال کے بعد اسلامی خلیفہ کا نام ہندوستان میں خطبہ میں پڑھا جانے لگا اور ہندوستان کے مسلمانوں کی وفاداریاں بھرہندوستان سے باہر ہو سکئیں۔

ہندوستان سے باہر سیاسی اور نہ ہی وفاداری کے مرکز کی وجہ سے حکمران خاندان کے این سینے اللہ وفاداری کے جذبات کمزور ہو گئے اور مسلمان رعیت اصل طاقت کے مرکز کو

ہندوستان سے باہر سیحفے گئے۔ اس سے حکمرانوں کی اپنی حیثیت کمزور ہوئی لیکن انہوں نے علماء اور مسلمان رعیت کی خوشنودی کے لئے اسے بر قرار رکھا، مثلاً جب محمر تغلق کے خلاف بغاوتیں ہوئیں تواس نے خلیفہ سے سند حکومت منگا کر ان بغاوتوں کوختم کرنے کی کوشش کی۔

مغل بادشاہ جب تک طاقت ور رہے، ہندوستان کے مسلمان حکمران طبقے خود کو محفوظ سجھتے رہے، گر جب ایک مرتبہ یہ طاقت ٹوئی تو ان کا تحفظ بھی کمزور ہو گیا اور انہوں نے تحفظ کے لئے خلیفۃ المسلمین کی جانب دیکھا یہاں ایک بار پھر برصغیر کے مسلمانوں میں تاریخی شعور کی کمی نظر آتی ہے کیونکہ عثانی سلطنت بھی مغل سلطنت کے ذوال کے ساتھ زوال کے عمل سے گزر رہی تھی اور عثانی خلافت کا ادارہ بوسیدہ و ختہ ہو کر گر رہا تھا اور اس قابل نہیں تھا کہ اپنا یا ہندوستان کے مسلمانوں کا تحفظ کر سکے ۔ لیکن ہندوستان کے مسلمانوں کو خلیفہ سے یہ عقیدت اس وقت تک رہی جب تک کہ اس کا ۱۹۲۳ء میں خاتمہ مسلمانوں کو خلیفہ سے یہ عقیدت اس وقت تک رہی جب تک کہ اس کا ۱۹۲۳ء میں خاتمہ مسلمانوں کو خلیفہ سے یہ عقیدت اس وقت تک رہی جب تک کہ اس کا ۱۹۲۳ء میں خاتمہ مسلمانوں کو خلیفہ سے یہ عقیدت اس وقت تک رہی جب تک کہ اس کا ۱۹۲۳ء میں خاتمہ مسلمانوں کو خلیفہ سے یہ عقیدت اس وقت تک رہی جب تک کہ اس کا ۱۹۲۳ء میں خاتمہ مسلمانوں کو خلیفہ سے یہ عقیدت اس وقت تک رہی جب تک کہ اس کا ۱۹۲۳ء میں خاتمہ مسلمانوں کو خلیفہ سے یہ عقیدت اس وقت تک رہی جب تک کہ اس کا ۱۹۲۳ء میں خاتمہ مسلمانوں کو خلیفہ سے یہ عقیدت اس وقت تک رہی جب تک کہ اس کا ۱۹۲۳ء میں خاتمہ کئی بورگیا۔

#### \_9\_

مسلمان عکمران مطلق العنان ہواکر ہاتھا، اس کی طاقت اور قوت کو چینج کرنے والے یورپ کی طرح بڑے بڑے زمیندار اور جاگیردار نہیں ہواکرتے تھے، کیونکہ امراء کا طبقہ بادشاہ کی مرضی کا پابندتھا، وہ انہیں عمدے و منصب دیتا، جاگیریں عطاکر آباور ان کی ترقی و تنزلی اس کی مرضی اور خواہش پر ہواکرتی تھی۔ وہ انعام داد و عیش اور سزاؤں میں بالکل خود مختار سے اور کسی فانون کے پابند نہیں تھے۔ اکبر جیسے روشن خیال عکمران نے بھی ایک شخص کو محض اس جرم میں سزائے موت دے دی کہ وہ رات کو جلتی ہوئی شمعوں کی دیکھ بھال نہ کر سکا اور سو گیا، جمائگیر نے معمولی جرم پر ایک زندہ شخص کی کھال کھنچوالی۔ سزاؤں میں ہاتھی کے پیروں تلے روندنا اور اذبت سے قتل کرانا ان کی مطلق العنانیت کا ایک پہلو

تخت و تاج کی وراثت کا کوئی قانون نمیں تھا۔ اس لئے جس کے پاس طانت ہوتی تھی وہ وارث قرار پاتا تھا۔ اس لئے آگر غاصب کا بھی طانت کے ذریعہ حکومت پر قبضہ ہو جاتا تو اسے جائز حکران تسلیم کر لیا جاتا تھا اس کی دلیل ہے دی جاتی تھی کہ بغاوت کے نتیجہ میں انتشار اور افراتفری پیدا ہوگی اس لئے ہراس غاصب کو جس کے پاس طانت ہے اسے حکمران مان لیا جائے۔ کیونکہ فوجی طاقت کو قوت کا مرکز مانا جاتا تھا اس لئے معاشرہ کا ذہمن اس بات پر تیار ہوگیا تھا کہ امن و امان اور تحفظ کا ذریعہ فوجی طاقت اور طاقتور شخصیت ہے اس لئے جب علاوالدین حلمی کو قبل کر کے ابنی بادشاہت کا اعلان جب علاوالدین حلمی کو قبل کر کے ابنی بادشاہت کا اعلان کیا تو ساتھ ہی لوگوں میں کثرت سے روپیہ بیسہ تقسیم کر کے انہیں اپنا ہم نوا بنایا۔ "روپیہ پر لوگ اس قدر فریفتہ ہو گئے تھے کہ سلطان علاؤالدین کی قبیج حرکت اور اس کے کفران نعمت کا ذکر تک کوئی زبان پر نمیں لاتا تھا" (۸)

اس کئے ایک مرتبہ جو بھی تخت پر بیٹھ جاتا، لوگ فورا اپنی وفاداریاں بدل کر اس کے ساتھ ہو جاتے تھے۔ جب اکت خال نے علاؤالدین پر قاتلانہ حملہ کیا اور بیہ موج کر کہ وہ ختم ہو گیاہے بخت پر بیٹھا تولوگ فوراً اس کے ساتھ ہو گئے۔

" ہاتھیوں پر عماریاں کمی گئیں اور وہ درگاہ سلطان کے سامنے لائے گئے۔ دربار کے ملاز مین بھی آ گئے ..... نقیبوں نے آوازیں لگانااور چلانا شروع کیا۔ مقریان قرآن پڑھنے گئے اور مطرب گانا گانے لگے۔ ان بزرگوں یعنی امراء وغیرہ نے جو شکار گاہ میں موجود تھے بادشاہ کو مبارک باد پیش کرنے کے لئے اس بدنصیب کی دست بوسی کی اور آ داب بجالائے " (۹)

مسلمان محمران ابنی مسلمان رعیت کو خوش کرنے کے لئے اس بات کو ضروری سیجھتا تھا کہ وہ ند ہمی امور سرا نجام دے۔ اس سلسلہ میں وہ خاص طور سے جلوس کی شکل میں جمعہ اور عیدین کی نملذوں میں شرکت کرتا تھا، حکومت کے ند ہمی اداروں پر علاء کا تقرر کر کے ان کی حمایت حاصل کرتا تھا۔ علاء کو وقا فوقا کھانے پر بلا کر ان سے نہ ہمی گفتگو کرتا اور جمال مناسب ہوتا ان سے فتوی طلب کرتا، اس وجہ سے علاء کی

جماعت اس کی حمایت کرتی۔

اس کے علاوہ صوفیاء کے لئے خانقابیں تعمیر کرانا انہیں تحفہ تحائف بھیجنا، سیدوں کی عزت کرنا، مزاروں کی زیارت کرنا اور ندہی تہواروں کو شان و شوکت سے منانا اس کا دستور تھا۔

ندہب سے لگاؤ اور عقیدت کی ایک حد مقرر تھی جب اس کی ذات اور حکومت کو خطرہ ہوتا اور اس وقت ندہب اس کی راہ میں ذرا بھی رکاوٹ ہوتا تو وہ اس سے روگر دانی کرنے میں ذرا بھی ججک محسوس نہیں کرتا تھا۔ اس لئے شریعت اور آئین جہال بانی و جہانداری علیحدہ علیحدہ میں خیا کہ شریعت کے قوانین ہمیشہ کے لئے نافذ کر ویئے گئے تھے اور جہناد کے دروازے بند ہو چکے تھے اس لئے بدلتے ہوئے حالات میں حکومتوں نے اپنے مغادات کے تحفظ کے لئے "ضوابط" "آئین" اور تورہ تشکیل دیئے تاکہ حالات کے مغادات کے تحت ان کی مدد سے حکومت کریں۔ (۱۰)

اس کئے باغیوں کو سزا دیتے وقت وہ شریعت اور دین کے اصولوں کی پرواہ نہیں کرتے تھے اور جن امراء سے انہیں ڈر ہو یا تھا کہ وہ ان کے اقتدار کے مخالف ہیں، انہیں اعلانیہ قتل کرنے کی بجائے. خفیہ طور پر زہر دے کر یا دوسرے طریقوں سے مار ڈالتے تھے۔ (۱۱)

علاؤالدین کے زمانہ میں جب نو مسلموں نے بعنوت کی ۔ توان کے جرم کی سزا میں ان کی عور توں اور بچوں کو گر فقار کر لیا گیا، برنی اس سلسلہ میں لکھتا ہے ۔ "مردوں کے جرم کی پاداش میں ان کی عور توں اور بچوں کو گر فقار کرنے کا رواج اس تاریخ سے شروع ہوا ہے اس سے پہلے دبلی میں مردوں کے جرم کی وجہ سے ان کے عور توں اور بچوں پر ہاتھ نہیں ڈالتے تھے " (۱۲) علاؤالدین کے ایک امیر نصرت خان نے "ان لوگوں کی بیویوں کو جنوں نے اس کے بھائی پر تیر چلائے تھے ، رسوا اور ذلیل کیا اور ان بیچاریوں کو بھنگیوں کے جنوں نے اس کے بھائی پر تیر چلائے تھے ، رسوا اور ذلیل کیا اور ان بیچاریوں کو بھنگیوں کے قضے میں دے دیا کہ وہ ان کی آبر وریزی کریں ، اور ان کے بچوں کے لئے تھم دیا کہ ان کی مامنے ان کو چر کر پھینک دیں " (۱۳)

سلطان کے جاسوس سلطنت کے ہر کونے میں ہوا کرتے تھے، اور ان کی رپورٹوں پر لوگوں کو گر فتار کیا جاتا تھا، بعض او قات ان کی جھوٹی رپورٹوں پر خاندان کے خاندان تباہ ہو جاتے تھے۔ (۱۴۳)

#### \_1+\_

حکران کا تعلق براہ راست عوام سے نہیں ہوتا تھا، اس کی شخصیت عام آ دمی کی پہنچ سے دور ہوتی تھی۔ اس لئے حکمران اور رعیت کے در میان رابطہ کا کام امراء کرتے تھے۔ یہ امراء وزیر، مقطاع، صوبیدار اور عمدے دار ہوا کرتے تھے۔ انہیں عمدوں کے ساتھ ساتھ جاگیریں دی جاتی تھیں اور ان کی ذمہ داری یہ ہوتی تھی کہ حکومت کو پابندی سے مالیہ ادا کریں اور ضرورت کے وقت اسے فوج مہیا کریں۔ ان کی بیہ جاگیریں موروثی نہیں ہوا کرتی تھیں اور ان کے جادلہ وقا فوقا ہوا کرتے تھے آ کہ یہ کسی ایک علاقہ میں اینا اثر ورسوخ پیدانہ کرلیں۔

سلاطین کے عمد میں صرف ترکول، اور بعد میں افغانوں کو اعلیٰ عمدے ملتے تھے۔
مغلوں کے عمد میں وسط ایشیا اور افغانستان سے آنے والے اعلیٰ منصبوں پر فائز ہوتے تھے۔
بعد میں راجپوتوں کے اعلیٰ گھر انوں کو بھی اس میں شامل کر لیا گیا، ورنہ ہندوؤں کو نچلے
در ہے کی ملاز متیں ملاکرتی تھیں۔ اس لئے حکومت کے عمدول پر اکثریت غیر ملکیوں کی ہوا
کرتی تھی۔ مورلینڈ کے مطابق اکبر کے زمانہ میں ۵۰ فیصد منصب دار ان خاندانوں سے تھے
جو ہمایوں اور اکبر کے زمانہ میں باہر سے آئے تھے۔ ۳۰ فیصد میں سے آ دھے ہندوستانی
مسلمان تھے اور آدھے ہندو۔ (۱۵)

ان منصب داروں کی تنخواہیں بہت زیادہ ہوا کرتی تھیں۔ مثلاً شاہ جہاں کے زمانہ میں ہفت ہزاری منصب دار کی تنخواہ تمیں لاکھ روبیہ سالانہ ہوا کرتی تھی۔ اس لئے یہ منصب دار حکومت سے وفا داری کی جرمیں انتہائی گری ہو گئیں۔

کیر آمدنی کی وجہ سے یہ اپنی ذات پر بے تحاشہ پیشہ خرچ کرتے تھے، خلاموں اور خلاموں کی لیک بوئی تعداد ان کے ہراشارے پر ان کی خدمت کے لئے تیار رہتی تھی۔ یہ دعوتوں، تقریبوں اور شواروں پر دل کھول کر خرچ کرتے تھے۔ غریبوں کے لئے لئگر خانے اور خیرات و صدقات کا سلسلہ بھی جاری رہتا تھا۔ اس وجہ سے ان سے خوشامدیوں اور تنگوں کی ایک فوج وابستہ ہوتی تھی جو ہروقت ان کی تعریف و توصیف کرتی رہتی، اور ان کی داد و و بش پر ان کا گذارہ ہو تا تھا ان کے حرم میں چار بیویوں کے علاوہ کنیروں کی ایک بوئی تعداد ہوتی تھی، جو یا تو ہر آمد کی جاتی تھیں یا جنگ میں چکڑ کر لائی جاتی تھیں، ان سے جنسی تعداد ہوتی تھی جو یا تو ہر آمد کی جاتی تھیں یا جنگ میں چکڑ کر لائی جاتی تھیں، ان سے جنسی تعداد ہوتی تھی۔ ویا تو ہر آمد کی جائز تھا اس وجہ سے ان کی اولاد کی تعداد ہمی زیادہ ہوتی تھی۔

یہ امراء دربار کی ثقافت کی پیروی کرتے ہوئے خود بھی اپنی محفلوں میں انہیں ادب و آ داب کی پابندی کرتے تھے اور ان کی مجلسیں باد شاد کے دربار کا نمونہ ہوا کرتی تھیں۔ مصریف نیال مال مصریف کے ساتھ میں مصریف کا مصریف

ساجی اور نسلی طور پر بید امراء خود کو عام لوگوں سے برتر اور افضل سمجھتے تھے اور ان سے کسی قشم کے ساجی یا ثقافتی تعلقات نہیں رکھتے تھے، شادی بیاہ، اور ملنے ملانے میں ساجی رتبہ کا بردا خیال رکھا جا آتھا۔

اس طرح سے جو بیای اور معاثی ڈھانچہ تیار ہوا تھا، اس میں بادشاہ اور امراء نے مل کر حکمرانی طبقہ تشکیل دیا تھا. جو سای اور معاشی طور پر دوسرے طبقوں سے ذراطاقتور اور معنوط تھے۔

#### حواله جات

Bayly, C.A: Rulers, Townsmen and Bazaar. Cambridge 1983, "11 -- 1

۲- اليفنأ ص- ۱۹۲

۳- ایشا ص- ۵۶

م- خلام مصطفى خال (مرتب) لوائح خانقه مظهريه - بحواله مقالات مظهري الابور ١٩٨٣ء ص- ٢٣٠

٥- مناظر احسن محياني تفييات المبيد الفرقان (شاه ولى الله نمير) بحواله مقاات مظرى من ١٣٦

<sup>-</sup> هج محد اكرام وودكوثر الابور ١٩٨٣ء ص- ٥٣٧

```
THE THE MENT OF THE PROPERTY OF
```

ده الدول المنظم المنظم التلالا - ما الكالالإيمالا ويبغ

(الألفارية) IV - ريو - المناهم بينية على بينية على المياني

من: عادا - 100 ا 117

المرحوط أبيتما 41"

المرود إنتا - الد

۱۷۶ أبيرا - الد

رقي - مهنا - بنياريم

London, 1920. pp. 74-4. INDIA at the Death of Akbar.

## مسلمان معاشره

ہندوستان میں اسلام تین علاقوں میں مختلف شکلوں میں آیا۔ جنوبی ہندوستان میں عرب تاہر آئے جنوبی ہندوستان میں عرب تاہر آئے جنوں نے اس علاقہ میں اسلام کوروشناس کرایا گران کے ذریعہ اسلام اس کئے زیادہ نہیں بھی۔ ان کے ذاتی اثر و کئے زیادہ نہیں بھیل سکا کہ ان کے پاس کوئی سیاسی طاقت نہیں تھی۔ ان کے ذاتی اثر و رسوخ سے بہت کم تعداد مسلمان ہوئی۔ سندھ میں اسلام عرب فاتحین کے ساتھ آیا، چونکہ سیاسلام کا ابتدائی ذمانہ تھا اور اسلام میں ابھی تک فقہی مسلک پیدا نہیں ہوئے تھے اس لئے اس میں بختی و شدت نہیں تھی۔

عربوں کے بعد سندھ اور پنجاب میں اسامیں مشنریوں نے تبلیغ کا کام شروع کیا وہ سنی اکثری علاقوں میں رہتے ہوئے بحیثیت ذہبی اقلیت خفیہ، خاموش اور موثر کام کرنے میں ماہر ہو گئے تھے اور انسانی نفسیات سے بخوبی واقف ہوتے ہوئے یہ بات بخوبی جانتے تھے کہ آبائی فدہب کے اثرات سے ایک دم انسان کو نہیں چھڑایا جا سکتا ہے۔ اس لئے انہوں نے اسامی فدہب کو ہندوستان میں ہندو ذہب کی شکل میں روشناس کرایا اور اپنے نام بھی ہندور کھ لئے تاکہ ہندو معاشرہ میں ان کے خلاف اچانک کوئی روعمل نہ ہو۔ پہلے مرحلہ میں ہندور کھ لئے تاکہ ہندو معاشرہ میں ان کے خلاف اچانک کوئی روعمل نہ ہو۔ پہلے مرحلہ میں اماعیلی مدہب کی نقلیمات سے آگاہ کرتے تھے، دوسرے مرحلہ میں جاکر وہ انہیں اساعیلی فدہب کی تعلیمات سے آگاہ کرتے تھے، اس طرح انہوں نے آہت فدہب کی تعلیمات سے آگاہ کرتے تھے، اس طرح انہوں نے آہت فدہب کی تعلیمات کیا اور بالآخر اس پوزیشن میں ہو گئے کہ اپنی حکومتیں آہت لوگوں کا غدہب تبدیل کیا اور بالآخر اس پوزیشن میں ہو گئے کہ اپنی حکومتیں

تیسرے مرحلہ میں اسلام ترکوں کے ذریعہ ہندوستان میں آیا، لیکن ترک جو اسلام لے کر آئے وہ عربوں سے مختلف تھا. کیونکہ اس وقت تک اسلام میں مختلف فرقے اور فقهی مسلک پیدا ہو چکے تھے۔ وسط ایشیا اور ایران میں انہوں نے مسلمان ہونے کے باوجود عربی کلیرے خلاف نبر دست روعمل کا مظاہرہ کیا. اور شعوبیہ۔ (قومیت) کی تحریک کے زیر اثر اپنی قدیم روایات اور اقدار کونہ صرف زندہ رکھا، بلکہ انہیں اسلام میں شامل کر کے، اس کا ایک حصہ بنا دیا. اور عربوں کے مقابلہ میں اپنی انفرادیت کو باتی رکھا۔ قدیم ایرانی دربار کی رسومات و آ داب، ایرانی قصے کمانیاں، فارسی زبان اور ایرانی نام، یہ تمام کے تمام برقرار رہے اور اسلامی تمذیب کا حصہ بن گئے۔

وسط ایشیا کے لوگ حنی مسلک کے حامی تھے اور اس میں ان کارویہ بڑا سخت اور تشدہ کا تقا۔ اس لئے ترک حکمران اور ان کے ساتھ آنے والے علماء فرجب کے بارے میں انتہا پندرویہ رکھتے تھے اساعیل مشریوں کی طرح ان میں رواداری اور ذہنی آزادی نہیں سخی۔ حکومت کی سربرستی اور سیای اقتدار میں شرکت کی وجہ سے بھی ان کارویہ سخت ہو گیا تھا۔ اس لئے ابتدا ہی سے وہ ہندو فرجب اس کی روابات اور انتہا کے خلاف تھے۔ اور ہندوؤں کو کافر و مشرک سمجھ کر واجب القسل گردا۔ ۔ اس مسلک کے علاوہ وہ مسلمانوں کے دوسرے فرتوں کے بھی خلاف تھے اور انہیں بھی مرتد سمجھ کر ان کا خاتمہ مسلمانوں کے دوسرے فرتوں کے بھی خلاف تھے اور انہیں بھی مرتد سمجھ کر ان کا خاتمہ خاتے تھے۔

محمود غزنوی نے انہیں نہ ہی اثرات کے تحت ملتان کی اساعیلی حکومت ہے جنگیں لڑیں اور ان کی سیاس طانت کو ختم کر دیا۔ بعد میں پنجاب میں جب غوری سلطنت قائم ہوئی تو سی علماء نے بھر اس بات کی کوشش کی کہ ملتان اور سندھ سے اساعیلیوں کے اثرات کو ختم کیا جائے۔ گجرات میں جمال بعد میں اساعیلیوں نے پناہ حاصل کر کی تھی وہاں بھی سن علماء کے اثر ورسوخ کی وجہ سے سلطان محمود بیگڑ ااور سلطان مظفر اول کے زمانہ میں یہ ممنامی میں طلے گئے۔

شیعہ مسلک کو ایران میں صفوبوں کے بعد فروغ ہوا، اور ان کی سرپرستی میں ایران کی اکثریت شیعہ ہوگئ، ہندوستان میں ان کی آمہ مغلوں کے زمانہ سے شروع ہوئی خاص طور سے جانوں کی ایران سے واپسی کے بعد، جہاں گیر کے زمانہ میں نور جہاں کا خاندان سیاسی

طور پر انتهائی طاقت ور ہو حمیااور شیعہ امراء کو دربار میں اہمیت حاصل ہو گئی۔ اس لئے دربار میں سنی و شیعہ امراء کے اختلافات بیدا ہو گئے۔

سنی فرقہ چونکہ سیاس طور پر اقتدار میں تھا اور آبادی کی اکثریت بھی ان کے مسلک سے تھی اس کے مسلک سے تھی اس لئے یہ کسی بھی تبدیلی کے مخالف رہے ، جب کہ شیعہ اور دوسرے اقلیتی فرقے اکثریت کے ہاتھوں تختی کی وجہ سے بعناوت کا عضرر کھتے تھے اور ان عناصر کا ساتھ دیتے تھے جو سنی اقتدار کوختم کر کے تبدیلی لانا چاہتے تھے۔

#### \_1\_

ہندوستان کے مسلمان معاشرے میں کتنے لوگ تھے جو دوسرے ملکوں سے ہجرت کر کے یہاں آئے اور یہاں مستقل رہائش اختیار کر لی اور کتنے ہی مقای لوگ تھے جو مسلمان ہوئے اور ان کا ہندوؤں کی کن کن ذاتوں سے تعلق تھا؟ اس کے بعد یہ سوالات بھی پیدا ہوتے ہیں کیااسلام کی اشاعت میں مسلمان حکمرانوں نے دلچپی لی یا یہ کام علماء اور صوفیاء نے انجام دیا؟ یہ تمام سوالات انتمائی اہم ہیں اور ان کا کمل جواب اس لئے نہیں دیا جاسکتا کہ ہمارے پاس مواد کی کمی ہے جواس بارے میں معلومات فراہم کرے۔

ہندوستان میں اسلام کی اشاعت اس وقت اجمیت اضیار کر گئی جب یہاں پر مسلمان حکمران طبقوں نے اپنی حکومت قائم کرلی۔ ایبامحسوس ہوتا ہے کہ حکمرانوں کو اس سے تو دلیسی تھی کہ مقامی لوگ مسلمان ہوں تا کہ ان کی سیاسی قوت میں اس سے اضافہ ہو۔ لیکن ساتھ ہی وہ جبراور تشدد سے اوگوں کو مسلمان نہیں کرنا چاہتے تھے کہ کہیں ردعمل کے طور پر ان کے خلاف بغاوتیں نہ ہو جائیں۔ دو سرے ان کی خواہش تھی کہ ہندوؤں کے صرف ان طبقوں کو مسلمان کیا جائے جو سیاسی لحاظ سے مضبوط ہوں، کیونکہ اس صور شریں ان کی حکومت کی بنیادیں معجم ہوتیں۔ جمال تک عام رعایا کا تعلق ہے انہوں نے کسی دلچیسی کا طلمار نہیں کیا۔

علاء کے سلسلہ میں ہم عصر تاریخوں سے اس قتم کی کوئی شمادت نہیں ملتی کہ انہوں

نے باقاعدہ تبلیغی سرگرمیاں جاری رکھی ہوں۔ یہ وقن فوقن حکومت پر ضرور زور دیتے تھے کہ کافروں پر تختی کی جائے اور انہیں ذلیل وخوار کیا جائے ۔ گرانہوں نے باقاعدہ اشاعت اسلام کے لئے پہلے نہیں کیا۔ کیونکہ ہندوستانی معاشرہ میں ذات پات کی تشیم کی وجہ سے مجلی ذات کے لوگ غربت و افلاس اور جہالت میں کندی و غلیظ زندگی مخزارتے تھے اور معاشرہ میں ان کا بحثیت انسان کوئی مقام نہیں تھااس لئے مسلمان حکمران طبقوں نے انہیں اس حالت میں رہنے و یا اور ان سے کوئی ساجی تعلق قائم نہیں کیا۔

ہمارے ہاں صوفیا کے بارے میں بھی یہ غلط فہی ہے کہ اسلام کی اشاعت ان کی وجہ ہوئی۔ اس غلط اور گمراہ کن مفروضہ کی وجہ ان کے عقیدت مند ہیں جنہوں نے ان کے کارناموں کو مبافذ کے ساتھ بڑھا جڑھا کر پیش کیا ہے، ورنہ ان صوفیاء نے بھی اسلام کی اشاعت میں کوئی دلچیں نہیں گی۔ مثلاً سلاطین دبلی کے ابتدائی دور میں معین الدین چشتی اجمیر میں اور قطب الدین بختیار کائی سے لے کر نظام الدین اولیاء تک یہ بڑے بڑے صوفی جن علاقوں میں مقیم رہے ان میں بھی بھی مسلمانوں کی آبادی اکثریت میں نہیں رہی ورنہ اس مفروضے کے تحت تو یہ سارے علاقے مسلمان ہونے چاہئیں تھے۔ اس قشم کی کوئی مصدقہ تاریخی معلومات بھی نہیں ہے کہ انہوں نے ہندوؤں کو مسلمان بنانے کے لئے تبلیغ کی ہو۔ مثلاً نظام الدین اولیاء کے سلسلے میں یہ تاریخی حقیقت ہے کہ ان کے باتھوں صرف آیک محفی مسلمان ہوا۔ (۱)

ہندوستان میں اسلام ساسی حکومت کے قائم ہونے کے بعد پھیلا، لوگ اس لئے مسلمان ہوئے کہ اپنی جاگیریں اور مراعات کو محفوظ کر لیس، یااس لئے کہ انہیں حکومت کی ملازمتیں مل جائیں، ذات براوری سے اخراج بھی تبدیلی ندبب کی ایک وجہ تھی۔ فجلی ذات کے لوگ اس امید میں مسلمان ہوئے کہ شاید نئے معاشرہ میں انہیں ساجی طور پر عزت مل جائے اور کچھ لوگ اسلامی تعلیمات سے متاثر ہو کر بھی مسلمان ہوئے یہ بھی دستور تھا کہ اگر ساسی قیدی ندہب بدل لیتے تھے تو انہیں معانی دے دی جاتی تھی، اس لئے مقامی آبادی آہستہ کانی تعداد میں مسلمان ہوئی۔

#### \_\_٢\_

ہندوستان کی فتح کے بعد اور اپنی حکومت کے قیام کے بعد حکران طبقول کی رائے ہندوؤں کے بارے میں کوئی اچھی نسیں تھی۔ فتح کے بعد احساس برتری نے انہیں اس بات کا موقع نسی و یا کہ وہ ہندووں کی تاریخ قافت. یا ان کے ندہب کے بارے میں ٹھوس معلومات حاصل کرتے۔ بتیجہ یہ ہوا کہ انہوں نے ہندو ساج کو اپنی روایات اور اقدار کی روشنی میں دیکھا اور پر کھا، اس صورت میں انہیں بت پرستی، لنگ کی پوجا، رقص و موسیقی، ند ہی جلوس، بھجن، شوارول کی رنگین، اور مندرول میں جنسی تعلقات کی تصویریں اخلاق سے گری دوئی نظر آئیں۔ جنہیں ان کاذہن قبول کرنے پر تیار نہیں ہوا۔ انہوں نے ہندو ند ہب کے ارتقاء اور ان کے رسم و رواج کی ابتدا کے بازے میں منطقی طور پر نہیں سوچا. اس کئے ہند؛ رسومات مشلا ستی گنگا کی بوجا اور تیرتھوں کی زیارت نے انہیں بندوؤں سے مزید بر گشتہ کر ویا۔ چونکہ بیان کی ندمبی کتابوں. دیوبالائی قصوں اور دیوی دیوباؤں سے ناواقف تھے، اس لئے ان کے بارے میں سے تصور قائم ہوا کہ ہندوؤں کے ہاں کوئی پینمبر نہیں آیا. اور خدانے اس قوم کی کوئی اصلاح نہیں کی اس لئے یہ مراہ لوگ ہیں۔ اس لئے ہندوؤں کی بت برستی کو اسلام سے قبل جاہلیت کے زمانہ سے تعبیر کیا گیااور دونوں معاشروں میں ایک ہی قتم کی اخلاقی برائیاں ڈھونڈی گئیں۔ اس لئے حکمرانوں میں یہ جذبہ پیدا کیا گیا بتوں کو توڑ کر اور مندرواں کو مسمار کر کے ہندوؤں کی اخلاقی حالت اس طرح سدھاریں جیسے ابتدائی دور میں مسلمانوں نے کیاتھا۔

وسط ایشیا میں منگولوں کے حملوں کے بتیجہ میں علاء کی ایک بزی تعداد ہجرت کر کے ہندوستان میں آئی ۔ بیہ سنی العقیدہ اور فقہی معالمات میں انتمالپند تھے، انہوں نے یہاں آکر سلطین دہلی کو اس بات پر مجبور کیا کہ ہندوؤں کے ساتھ بطور ذمی پر آؤ نہیں کریں کیونکہ یہ صرف اہل کتاب نہیں للذا انہیں یا فتل کیا جائے یا مسلمان بنایا جائے اور آگر یہ نہیں ہو سکے تو کم از کم انہیں ذلیلی و خوار حالت میں رکھا

جائے۔

سید نورالدین مبارک غزنوی (وفات ۱۲۳۳) نے بادشاہوں کے فرائض بیان کرتے ہوئے کہا کہ اگر وہ کفار اور مشرکین کاان کی کشت کی وجہ سے خاتمہ نہیں کر سکیں تو ان کو ذلیل و خوار رکھیں اور انہیں عزت کی زندگی نہ بسر کرنے دیں (۲) بلبن نے اپنے لڑکے خان شہید کو جو تھیجت کی اس میں کہا کہ بادشاہ کا کام ہے کہ کفر اور کافروں کو. شرک اور بت پرستی کو ختم کر دے، اگر یہ نہ کر سکے تو انہیں ذلیل و خوار رکھے (۳) جلال الدین خلمی کو اس بات پر افسوس تھا کہ ہرروز ہندو ڈھول اور باج بجاتے ہوئے جمنا کے کنارے اپنی نہ ہی عبادت کو جاتے ہیں، وہ کہا کر تا تھا کہ: "اگر میں بادشاہ اسلام ہوتا ..... ایک کو بھی اجازت نہ دیتا کہ پان بیڑہ اطمینان خاطر کے ساتھ کھائے یا سفید کپڑے پنے یا مسلمانوں کے ساخت منہ سے جھاگ اڑائے " (۳) علاؤ الدین خلمی کے زمانہ میں ایک عالم مش الدین ساخت کی چار سو کتابیں لے کر ہندوستان میں آئے، اور ملتان سے سلطان کو لکھا شرک صدیث کی چار سو کتابیں لے کر ہندوستان میں آئے، اور ملتان سے سلطان کو لکھا

" میں نے سنا ہے کہ ہندوؤں کی عور تیں اور بچے مسلمانوں کے دروازوں پر بھیک مانگتے ہیں۔ اے بادشاہ اسلام تجھ پر آفرین کہ تو دین محمہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی ایسی دین پناہی کر تا ہے۔ " (۵)

علاء اس بات پر متفق تھے کہ ہندوؤں کو کمزور رکھا جائے، اس سلسلہ میں قاضی مغیث، جو علاؤالدین خلجی کے عمد کے ایک مشور عالم تھے، ان کا کمناتھا کہ ہندواس وقت تک مسلمانوں کے فرماں بردار نہیں ہوں گے جب تک کہ وہ مفلس اور غریب نہ ہو جائیں۔ (۱) چنانچہ مسلمان محمرانوں نے ہندوؤں کے ساتھ اس پالیسی کو اختیار رکھا کہ انہیں اپنے مفتوح ہونے کا برابر احساس رہے۔ جزیہ کا نفاذ اگرچہ عملی طور پر با قاعدگی کے ساتھ نہیں رہا، مگر ذمی ہونے کا احساس ہی دو سرے درجہ کے شہری ہونے کا تھا، اور جب بھی جزیہ لیا گیا تواسے محفق فیکس کے طور پر نافذ نہیں کیا گیا کیونکہ بجیشت فیکس یہ زیادہ، رقم نہیں ہوتی تھی میڈوں کو ذلیل کرنا تھا اور ذمی کے لئے ضروری تھا کہ وہ رقم نہیں ہوتی تھی، مگر اس کا مقصد ہندوؤں کو ذلیل کرنا تھا اور ذمی کے لئے ضروری تھا کہ وہ رقم نہیں ہوتی تھی، مگر اس کا مقصد ہندوؤں کو ذلیل کرنا تھا اور ذمی کے لئے ضروری تھا کہ وہ رقم

ذاتی طور پر آکر جمع کرائے۔ احمد سرہندی نے اس سلسلہ میں ایک خطیس لکھا ہے کہ: " بیہ جو کفار پر جزبیہ وغیرہ لگایا جاتا ہے تواس سے ان کی محض رسوائی اور تذلیل مقصود ہوتی ہے " (4)

مسلمان حکمرانوں کے اس پورے دور میں ہندوؤں اور مسلمانوں میں مساوی تعلقات قائم نہیں ہو سکے۔ مثلاً ہندو کسی مسلمان عورت سے شادی نہیں کر سکتا تھا، ہندو مسلمانوں میں اپنے ندہب کی تبلیغ نہیں کر سکتا تھا، پرانے مندر مرمت نہیں کرا سکتا تھا، اور نئے مندر بنانے کی اجازت نہیں تھی، ہندوؤں کو اپنے تہوار اس طرح منانے کی اجازت تھی کہ مسلمان ان سے متاثر نہ ہول، ان کی تیرتھ اور زیارت گاہوں پر تیکس لگائے گئے تھے (۸) اس کے مقابلہ میں مسلمانوں کو آزادی تھی کہ وہ ہندو عورت سے شادی کریں تبلیغ کے ذریعہ ان کے ندہب کو تبدیل کریں۔ اور جن علاقوں میں چاہیں آزادی سے معامیں تعمیر کریں اور اپنے تہوار شان و شوکت سے منائیں۔

اس فرق کی وجہ سے دونوں نہ ہوں کے ماننے والوں میں فاصلہ قائم رہا، ورنہ اس سے پہلے ہندو نہ بہر آنے والے کو اپنے اندر جذب کر تارہا تھا۔ مسلمان اس لئے اس میں ضم نہیں ہو سکے کہ انہوں نے یہاں آباد ہونے کے باوجود اپنا تعلق وسط ایشیا ایران اور عرب ملکوں سے بر قرار رکھا اور وہاں کی نہ ہی تحریکوں اور نہ ہی خیالات و افکار سے متاثر ہوتے رہے۔ اس کے علاوہ نہ جب فاتح اور مفتوح کے در میان فرق قائم کئے ہوئے تھا اور حکمران طبقے اس فرق کو قائم رکھنا چاہتے تھے۔ آپکہ غیر مسلم ہونے کی حیثیت سے ان پر حکومت کی جاسکے اور نجلی ذات کے لوگوں سے نجلے در جہ کے کام کرائے جاسکیں۔

#### \_٣\_

ہندوستان کے مسلمان معاشرے کو ہم دو طبقوں میں تقسیم کر سکتے ہیں اول تو وہ لوگ جو بحثیت فائحین کے بیمال آئے اور حکومت قائم ہونے کے بعد مسلسل وسط ایشیا. ابران افغانستان اور عرب ملکول سے ہجرت کرکے تلاش معاش اور بستر موقع کی تلاش میں

یہاں آتے رہے۔ دوسرے طبقے میں وہ لوگ تھے جو مقامی تھے اور مختلف وجوہات کی بنا پر مسلمان ہوکر مسلمان معاشرے کا ایک حصہ بن گئے تھے۔ اس وجہ سے مسلمان معاشرہ غیر ملکی اور مقامی مسلمانوں میں بٹ گیا۔ لیکن غیر ملکی اور مقامی کا یہ تصور وقت کے ساتھ ساتھ بر لنارہا۔ کیونکہ ابتدائی دور میں آن والے مسلمانوں نے ایک طویل عرصہ بندوستان میں رہنے کے بعد یمال کی عادات و اطوار اختیار کر لی تھیں اور خود کو ہندوستان کے ماحول میں ضم کر لیاتھا۔ اگرچہ ان میں غیر ملکی اور مقامی کا فرق ضرور تھا۔ جب مغلوں نے ہندوستان پر حملہ کیااور اپنااقتدار قائم کیا تو عمد سااطین کے مسلمان حکمران طبقوں نے انہیں غیر ملکی تصور کیا اور این افتدار قائم کیا تو عمد سااطین کے مسلمان حکمران طبقوں نے انہیں غیر ملکی تصور کیااور اس بنیاد پر راجبوتوں کے ساتھ مل کر ان کے خلاف جنگیس لڑیں۔ جنگ کنواجہ میں میواتی و افغان سردار معہ اپنی فوجوں کے مغلوں کے خلاف لڑے۔ یمال تک کہ ہلدی میاتھ تھے۔

اس فرق کو ملحوظ رکھتے ہوئے مغلوں نے اپنے اقدار میں افغانوں اور دو سرے مقامی مسلمانوں کو شریک شیس کیا۔ چونکہ دبلی کی سلطنت انہوں نے بندوہ اس سے نہیں افغانوں سے جنگ کے بعد حاصل کی تھی اس لئے انہیں شکست خور دہ ہونے کی حیثیت سے اپنے سے ممتر سمجھااور ان کاذکر حقارت سے کیا اور اس بات پر ان کا نداق ازایا کہ وہ عادات کے اعتبار سے بندوستانی ہو گئے۔ چنانچہ پورے مغل دور میں ملکی اور غیر ملکی کا فرق قائم رہا۔ چونکہ ماور انہر ایران اور افغانستان کے لوگ مسلمل جمرت کر کے آتے رہتے تھے اس لئے وہ یہاں کے مسلمانوں پر طزکرتے تھے کہ وہ اپنی شاخت حتم کر کے ہندوستانی بن گئے۔ اس لئے ہر آنے والا نووارد خود کو ثقافتی طور پر ان سے برتر سمجھتا تھا۔ مثلاً بندوستان میں حکمرانوں کی زبان فارسی تھی جس میں بہت سے سنسکرت اور ہندی کے الفاظ مل گئے تھے اور ہندوستان کی فارسی ایران سے مختف ہو گئی تھی اس فرق کی وجہ سے زبان کے معاملہ میں ہندوستان کی فارسی ایران سے مختف ہو گئی تھی اس فرق کی وجہ سے زبان کے معاملہ میں ہندوستانی خود کو ہمیشہ کمتر سمجھتے تھے۔

اگر ایک فرد جرت کر کے کسی دوسرے علاقے میں جاتا ہے تواس کے لئے میہ

آسان ہوتا ہے کہ وہ خود کو نئے معاشرے میں ضم کرے کیونکہ انفراذی حیثیت ہے وہ نئی شافتی قوتوں کا مقابلہ نہیں کر سکتا ہے لیکن اگر ہجرت کر کے آنے والوں کی تعداد زیادہ ہو تو اس صورت میں نئی جگہ پر اپنی ثقافت کو قائم رکھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس کے علاوہ اگر نئے علاقہ میں اقتصادی ذرائع محدود ہوں تو پھر مقامی اور غیر ملکی افراد میں تصادم وکش مسش شروع ہو جاتی ہے۔ مقامی آبادی نووار دوں کو اس لئے اپنا دشمن مجھتی ہے کہ ان کی زر خیز زمینوں کے تیوں مویشیوں ، جنگلت اور معدنیات پر جن پر اب تک ان کا قبضہ تھا اب غیر ملکی بزور طاقت اس میں حصہ دار بن گئے۔

نوواردول اور غیر ملکیول میں دوسرا تصادم تہذیب و ثقافت کا ہوتا ہے۔ نووارد اپنے ساتھ اپنے وطن سے اپنی تمام یادیں ساتھ لاتے ہیں۔ ان کے تبوار اور ان کی ثقافت و عالی ساتھ اپنی روایات ان کے ساتھ سفر کرتی ہیں۔ اس لئے نئی سرز مین میں وہ اپنی ثقافت و عالی کی کوشش کرتے ہیں۔ ابتدا میں یہ ثقافتی تصادم برنا سخت ہوتا ہے۔ گر پھر آہستہ آہستہ دونول معاشرے ایک دوسرے کی ثقافتی روایات افتیار کر لیتے ہیں اور اس ملاپ سے ایک جاندار تہذیب ابھرتی ہے۔ جسے بندوستان میں آریاؤں کے اشتراک کے متبجہ میں ہوا۔ لیکن اگرچہ دونول ثقافت میں اشتراک ہواور کسی ایک ثقافت کے پیرو کار خود کو بر تر سجھتے ہوئے علیحدگی پر ذور دیں اور ان تمام علامتوں اور نشانیوں کو مثانا چاہیں جو ملاپ کی جانب لے جاتی ہیں تو اس صورت میں دونوں معاشروں میں ثقافتی تصادم ہیشہ کے لئے کی جانب لے جاتی ہیں تو اس صورت میں دونوں معاشروں میں ثقافی تصادم ہیشہ کے لئے تائم ہو جاتا ہے۔ اس تصادم کے متبجہ میں نسلیس قربانیاں دیتی ہیں۔ گر اس قربانی کے نتیجہ میں نہ تو تخلیقی کام ہوتے ہیں اور نہ جمود ثوفرا ہے بلکہ تعصب اور شیک نظری کے جذبات تهذ ہیں و ثقافی ترتی کو روک دیتے ہیں۔

\_\_\_\_\_

بندوستان میں جو متای مسلمان بوئے انسوں نے اپنا ند بب تو بدل لیامگر وہ اپنا ثقافتی روایات اور اقدار کو نسیں بدل سکے اور ان میں ہندوانہ رسومات اور غیر مکلی مسلمانوں کے طریق کار دونوں شامل ہو گئے۔ چونکہ ہندوستان میں اکثریت مسلمان نہیں ہوئی اور سیائی طاقت غیر ملکی مسلمانوں کے پاس رہی اس لئے یہ اپنی ثقافت کو ایر انیوں اور ترکوں کی طرح اسلام کا ایک حصہ نہیں بنا سکے اور ثقافتی طور پر خود کو غیر ملکیوں سے کم تر سجھنے گئے۔ علماء نے بیشہ ان کی ہندوانہ رسومات پر اعتراضات کے اور انہیں غیر اسلامی کما اور ان رسومات کی وجہ سے انہیں خالص اور برابر کا مسلمان بھی نہیں سمجھا اور بید کما گیا کہ وہ آ دھے مسلمان جی نہیں سمجھا اور بید کما گیا کہ وہ آ دھے مسلمان جیں۔ یہ مسلمان تو ہیں گر ان کا نہ بہ خراب ہے اور بندور سومات کی وجہ سے وہ خالص اور اصلی نہیں ہیں۔

اکثریہ کماجاتا ہے کہ فجل ذات کے لوگوں نے اپنا ساجی رتبہ بڑھانے کے لئے اسلام قبول کر لیااس وجہ سے جولوگ مسلمان ہوئے وہ خود کو فجل ذات کانمیں مانتے تھے اور ان کی یہ کوشش ہوتی تھی کہ وہ تمام مقامی روایات اور اقدار سے چھٹکارا پاکر خود کو غیر ملکی مسلمان طبقے میں ضم کر لیس اور اپنی شاخت مکمل طور پر تبدیل کر کے غیر ملکی مسلمانوں کی ذات پات اور قبائلی ناموں کو اختیار کر لیس. چنانچہ تمام ہندوستان میں کما جاتا ہے کہ تمام قصائی قریش، جولاہے انصاری یا "رحمت اللی" بن گئے۔ ویسے ہندوؤل نے مسلمان ہونے کے بعد اپنی نام کے ماتھ لفظ " شیخ " کا اضافہ کر لیا۔ اکثر ہندوؤں کی ذاتوں نے اپنے ساجی مرتبہ کے لخاظ سے مسلمان ذاتوں کے نام اختیار کر لئے جیسے راجبوت " خان یا خانزادہ " بن گئے۔ فیلے گئے دینوں کے لوگ جو یہ جرات نہیں کر سکتے تھے وہ ند ہب بدلنے کے بعد " دیندار " یا "مسلی" کملانے گئے۔

سندھ میں بھی اکثر مقامی سندھی قبائل نے مسلمان ہونے کے بعد اپنا شجرہ نب عرب قبائل سے ملا کر اپنا ساجی درجہ بلند کیا۔ مثلاً " تہیہ اور موریہ" خود کو آل متمم اور آل مغیرہ سے تعلق بتاتے سے اور خود کو عباسی. صدیقی فاروتی اور عثانی نزاد سیحتے سے ، " پھنور " حضرت صارث "کی اولاد بتاتے ہیں تو "منگی" بنو تمیم کی ایک شاخ ہیں ، جٹ اور بلوچ محمد بن بارون " سے اپنانب ملاتے ہیں۔ سمہ خود کو عکرمہ بن ابی جمل کے خاندان سے بیات کرتے ہیں۔ (۹) اور سومرویہ دعوی کرتے ہیں کہ وہ عباسیوں کے دار لخلافہ

سامرہ سے آئے میں اور اس سے بت سے سومرہ کملاتے ہیں۔

ساجی اور ثقافی طور پر خود کو بد لنے کے اس عمل میں ان کی جزیں اپنی زمین اور ثقافت سے بھی کٹ گئیں تو دو سری طرف غیر میکی مسلمانوں کے طبقے نے ان کی اس تبدیلی کا نہ صرف نداق اڑا یا بلکہ انہیں حقارت سے دیکھا اور کسی بھی مرحلہ پر انہیں ساجی لحاظ سے معاشرہ میں مساوی مقام نہیں دیا۔ ان غیر ملکی مسلمانوں نے جنہوں نے مقامی مسلمان عور توں سے شاد یاں کر لیس اور ان سے جو نسل پیدا ہوئی اسے بھی ساجی طور پر کمتر سمجھا گیا۔ مثل جذبی بند میں کو نمن کے مقام پر آباد ہونے والے عرب نوائط کملائے. یہ لوگ راس کماری کے مشرق میں آباد ہوئے۔ ان میں سے بچھ نے آبال عور توں سے شاد یاں کر لیس، ان سے جو مخلوط نسل پیدا ہوئی وہ "لبی "کملائی۔ عرب نوائط ان بیوں کو شاد یاں کر لیس، ان سے جو مخلوط نسل پیدا ہوئی وہ "لبی "کملائی۔ عرب نوائط ان بیوں کو این سے کہتے جیں یمان جو عرب آباد ہوئے یہ متابی مسلمانوں اور ان کی ہندور سومات کو نفرت سے دیکھتے تھے۔ (۱۱)

سکندر اودی کی جائشی کے وقت اس کی سب سے بردی خرابی ہی تھی کہ اس کی مال کا تعلق متامی مسلمانوں کے خاندان سے تھا، اور افغان امراء ایک "سنار عورت" کے لڑکے کو تخت پر بینیا و کچھنا لینند نہیں کرتے تھے۔ سندھ میں مظفر خال ترخان کو جس کی مال سندھ کے قبیلہ جاریج سے تھی اسے ترخانوی امراء نے بادشاہ نہیں بینے و یا اور اس کی مخالفت کی۔ مرزا باتی ترخان . جس کی مال بھی مقامی تھی اسے ذاتی میں وربار میں امراء "سندھی بچہ" کما کرتے تھے۔

برنی نے عمد سلاطین کاجو نقشہ کھینچاہاں سے اندازہ ہوتا ہے کہ حسب ونسب اور اعلیٰ خاندان کے تصورات معاشرہ میں کس قدر گرائی کے ساتھ سرایت کر چکے تھے۔ چونکہ حسب ونسب کی بنیادوں پر غیر ملکی خاندانوں کی نہ صرف اعلیٰ عمدوں پر اجارہ داری تھی لیکہ انہیں ہر قتم کی مراعات بھی ملتی تھیں اس لئے وہ اس نظام کو اور اس طریقہ کو اس طرح ہر قرار رکھنا چاہجے تھے اور المبیت و تابلیت کو اس کے مقابلہ میں ختم کرنا چاہتے تھے۔ انہوں نے نسل ذات اور خاندان کی بنیادوں پر ابھرتے ہوئے اہل اور قابل لوگوں کو روکا

اور انسیں آگے نمیں بڑھنے دیا۔ مثلًا استمش کے عمد میں اس کے وزیر نظام الملک جنیدی نے تفوج کی خواج گل کے بیش کیاتو وربار کے ایک امیر خواجہ عزیز نے فوراً یہ شعر پڑھا:

بہ دست دوں مدہ خامہ کہ گردوں رامجال اسد سیہ کئے کہ در تعبہ است ساز و سنگ استنجا (کمین کے ہاتھ میں قلم مت دے۔ اس لئے کہ اگر کمین کو مجال ہو توسیاہ پھر کو جو کعبہ میں ہے۔ اشتنج کا ذھیلا بنا دے گا)

سلطان نے تفتیش کی تو بید چلا کہ واقعی کم اصل ہے۔ اگر چہ وزیر نے اس کی سفارش کی کہ اس کا خط بہت عمدہ ہے اور تحریر میں نمایت ہوشیار ہے۔ گر سلطان نے ناراض ہوتے ہوئے کہا کہ کم اصلوں کی بنرمندی کی وجہ ہے اس کی حکومت بدنام ہوگ۔ اس کے بعد اس نے تکم دیا کہ اس کی حکومت ہے کم اصل لوگوں کو جو اعلی عمدوں پر میں نکال دیا جائے۔ تفتیش کے بعد ۳۲ آدمی نکلے ۔ جنہیں برطرف کر دیا گیا (۱۲)

اس فتم کی پایسنی کو بلبن نے جاری رکھا اس نے امروبہ کی خواجگی (اس عمدے کا تعلق حراب کتاب ہندو غلام تھااس اتعلق حراب کتاب ہندو غلام تھااس کے نہیں دی کہ اس کا باپ ہندو غلام تھااس کے بارے میں کما گیا کہ اگرچہ وہ ہنر منداور پڑھالکھا آ دمی ہے مگر عالی نسب نہیں۔ وہ کما کرتا تھا کہ " میں کسی کمین یا ناہل کے لڑکے کو حکومت میں جو چھ کو خداکی طرف سے ملی ہے شریک نہیں کر سکتا " برنی اس بارے میں فخرسے لکھتا ہے کہ:

"این سارے عد فانی و بادشای میں جس کی مدت چالیس سال کی تھی اس نے کسی رکیس (کم درجہ کے افسر بازار سے مرو ہے) بازاری (معمولی حیثیت کا سوداگر) مفرد (وہ سپای جس کا کسی امیر کے دستہ سے تعلق نہ ہو) کمینہ خصلت کم ظرف مطرب اور مسخرے سے بات نہیں کی "

\* محر تعنق نے اپ عدد حکومت میں امراء کی طاقت کو توڑنے کی غرض سے مقامی

مسلمانوں کو اعلیٰ عمدے دے دیئے تھے جس کی وجہ سے اس کے خلاف زبر دست ردعمل ہوا۔ ضیاء الدین برنی نے جو فسرست ان عمد یداروں کی دی ہے اور جن خیلات کا اظہار کیا ہے اس سے اس وقت کے غیر ملکی مسلمان معاشرہ کے احساسات کا پورا بورا اندازہ ہوتا ہے۔

" نجامطرب بچہ بداهل کو اس نے اتنا او نجا اٹھایا کہ اس کا مرتبہ بہت سے ملکوں سے بھی بڑھ گیا ..... اس طرح عزیز خمار اور اس کے بھائی کو فیروز حجام منکا طباخ مسعود خمار لدھا باغبان اور بہت سے کمینوں کو او نچا اٹھایا اور عہدے و اقطاع اسمیں عطاکئے۔ شخ بابو فلک بچہ جولاہ کو اپنا قرب عطاکیا .... اور پیرا مائی کو جو ہندوستان کے سفلوں میں سفلہ ترین اور ذیلوں میں ذلیل ترین مخفس تھا، دیوان وزارت دے دی ..... احمد یاز کے غلام مقبل کو ذارت دے دی " (۱۲)

مغلوں کے زمانہ میں بھی غیر ملکی اور مقامی مسلمانوں میں فرق رہا اس فرق کو یورپ
سے آنے والے سیاح بر نیر نے بھی محسوس کیااور لکھا کہ وسط ایشیااور ایران سے آنے والوں
کی رنگت صاف ہوتی ہے جب کہ مقامی مسلمانوں کی رنگت کالی اور سانولی ہوتی ہوئے کالی
دونوں کے در میان تفرق پیدا کرتی ہے۔ سفید رنگت والے خود کو بر تر سجھتے ہوئے کالی
رنگت والوں کو حقیر سجھتے ہیں۔ اس لئے رنگت قائم رکھنے کی وجہ سے امراء کی ہے کوشش
ہوتی ہے کہ وہ کشمیر کی عور توں سے شادیاں کریں آگہ ان کی گوری رنگت کی اولاد پیدا ہو۔
(13)

غیر مکی مسلمانوں نے اقتدار میں رہنے کی غرض سے دوسری قوموں کے بارے میں مختلف کمانیاں مشہور کر رکھی تھیں اور ان کی خصوصیات مقرر کر کے ان کے لئے انتظامیہ کے مختلف شعبہ مخصوص کر دیئے تھے. چونکہ ایرانیوں کی اکثریت انتظامیہ کے اعلی عمدوں پر تھی اس لئے انہیں ہوشیار، زیرک، ذین اور ممذب سمجھا جاتا تھا، ترک یا تورانی مبادر اور شجاع سمجھے جات تھے اور فوجی مان مت کو یہ ترجیح دیتے تھے۔ عرب اور عثمانی ترک توپ خانہ

کی طازمت کے لئے بہتر تعبور کئے جاتے تھے۔ حبثی خواجہ سرا ہواکرتے تھے، تشمیری نمک حرام کہلاتے تھے، افغانوں پر اعتماد نہیں کیا جاتا تھا (مغلوں کے زمانہ میں) اور نومسلموں کو اعلیٰ عمدے نہیں دئے جاتے تھے۔ ان تصورات کامقصدیہ تھا کہ ایرانیوں اور تورانیوں کا اقتدار پر قبضہ رہے اور دوسری اقوام الجیت کے باوجود آگے نہ بڑھ سکیں۔

#### \_۵\_

ہندوستان میں مسلمانوں کا معاشرہ ذات پات میں تقسیم ہو کر ککڑے ککڑے ہو چکا تھااور اشراف اور اجلاف کے خانوں میں بٹا ہوا تھا۔ اشراف میں جو ذاتیں تھیں ان کا تعلق ہندوستان سے باہر کے ملکوں سے تھا. ان میں مغل اپنے اقتدار کی وجہ سے اعلیٰ ذات میں شمار ہوتے تھے بعد میں سے مرزا کے نام سے پکارے جانے گئے۔ (۱۲)

اہل سادات کا احرام ہندوستان کے مسلمان معاشرہ میں سب سے زیادہ ہوا کر تاتھا عزت کے طور پر انسیں شاہ کما جاتا تھا اور اپنے حسب ونسب کی وجہ سے یہ اعلیٰ اور پاکیزہ سیجھے جاتے تھے اور ان سے کر اماتیں منسوب ہو گئیں تھیں، ان کے بارے میں یہ سیجھا جاتا تھا کہ خدانے انہیں مانوق الفطرت خصوصیات دی ہیں اس لئے ان کی دعا اور بددعا میں اثر ہوتا ہے اور ان پر آگ بھی اثر نہیں کرتی۔ اس لئے ان کے تعویز، گذے اور دعا کیں بیاروں کے لئے بطور علاج استعمال کی جاتی تھیں۔ حکمران بھی ان کی عزت کرتے تھے اور حکومت کے لئے بطور علاج استعمال کی جاتی تھیں۔ حکمران بھی ان کی عزت کرتے تھے اور حکومت کے ذہبی و انتظامی عمدے انہیں دیئے جاتے تھے. اگر کوئی سید جرم کرتا تھا تو اسے معاف کر دیا جاتا تھا، اور اکثر حکمران ان کے قتل سے پر ہیز کرتے تھے۔

ان مراعات کی وجہ سے سیدوں کے خاندانوں نے خود کو معاشرہ سے بالکل علیخدہ کر لیا تھا اور شادی میاہ صرف اپنے خاندانوں میں کرتے تھے. آگہ ان کا پھیلاؤ زیادہ نہ ہو۔ سے شہوں میں علیحدہ محلوں میں رہا کرتے تھے. اور اپنے قبرستان بھی علیحدہ رکھتے تھے. آگہ لوگ نذر نیاز دینے اور مرادیں ما تکنے آئیں تو انسیں کے قبرستان میں اور مزاروں پر آئیں۔ نذر نیاز دینے اور مرادیں ما تکنے آئیں تو انسیں کے قبرستان میں اور مزاروں پر آئیں۔ سیدوں کے اس احترام اور مادی فوائد کا نتیجہ سے ہوا کہ وسط ایشیا واریان سے جوق در

جوق سیدوں کے خاندان ہندوستان میں آنے گے، اور کونہ کونہ میں آباد ہو گئے۔
مثل سندھ میں صرف تھٹھہ شہر میں کلمو ژول کے دور حکومت میں ۱۲ سیدول
کے بڑے بڑے خاندان آباد تھے، چھوٹے چھوٹے خاندان ان کے علاوہ تھے ان لوگوں کو
حکومت میں قاضی صدر مفتی اور شخ الاسلام کے عمدے ملاکرتے تھے گذارے کے لئے
حکومت جاگیری دیتی تھی ان میں کڑ بیری مریدی میں مصروف رہتے تھے جس کی وجہ سے
لوگ تحفہ تحانف اور نذرانے لاتے تھے اور اکثر کو کسان اپنی فصل کا چالیسواں حصہ دیا
کرتے تھے۔ (۱۷)

چونکہ افغانوں نے ہندوستان میں حکومت کی، اور تخری عمد مغلیہ میں ان کی بڑی تعداد ہندوستان میں آئی، اس لئے انہول نے بھی اپنی نسلی برتری کو سیاسی اقترار اور جنگوں کے ذریعہ قائم کر لیا، اور اس برتری کو انہوں نے بھی اپنی ذات کے تحفظ میں برقرار رکھا۔

ذات پات کی وجہ سے ہندوستان میں کفو کا تصور بیدا ہوا، کہ کون سی ذات کس کے برابر ہے؟ خاص طور سے شادی بیاہ کے موقع پر اس کا خصوصی خیال رکھا جاتا تھا کہ کمیں نسل میں خرابی پیدا نمیں ہو جائے۔ اس وجہ سے ذات و برادری مسلمانوں کے لئے بھی انتمائی اہمیت اختیار کر گئیں اور کسی بھی شخص کے لئے یہ ممکن نمیں رہا کہ وہ اپنی ذات یا براوری کو چھوڑ سکے۔ کیونکہ کوئی دو سرا براوری والا اسے قبول کرنے پر تیار نمیں ہوتا تھا۔ اس لئے مسلمان معاشرہ میں ند بب سے زیادہ وفاداری کا مرکز ذات اور برادری ہوگئی۔

غیر ملکی مسلمان ابنی ذات کے تحفظ کے لئے اور اپنی غیر ملکی شناخت کے لئے اپنی نام کے ساتھ اپنی آبائی شہروں کے نام لگاتے تھے جیسے سمرقندی شیرازی اسنمانی . سنرواری اور بخاری ۔ ان میں سے جو وگ بخارا سے بجرت کر کے بر سغیر میں آئے وہ سب کے سب اہل سادات میں سے بیں اس لئے بخاری سید کا مترادف ہو گیاہے اور ایسامحسوس بوتا ہے کہ بخارا میں سوائے سیدول کے اور کوئی ابستای نمیں تھا۔ چونکہ غیر ملکی مسلمان بی انظامیہ اور نوج کے اعلیٰ عمدوں پر ہوا کرتے تھے اس کئے تمام اعلیٰ ثقافتی و اخلاقی خوبیوں کے مالک میں ہوا کرتے میں شجاعت بمادری. فیاضی و سخاوت. اور رحمد لی و کرم گستری خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔

مقای مسلمانوں کی اکثریت کاریگر. دستگار اور زراعت پیشہ ہوا کرتی تھی اور اکثر مسلمان ہونے کے بعدا پنے آبائی پیشہ کو جاری رکھتے تھے اس تفریق کی وجہ سے دونوں طبقوں میں زبر دست ساجی و ثقافتی فرق پیدا ہو گیا تھا۔ وہ تمام پیشے جن میں محنت کی جاتی تھی اور باتھ سے کام کیا جاتا تھا، انہیں ذلیل و حقیر سمجھا جاتا تھا اور ان پیشوں کو اور ان میں مشغول رہنے . والوں کو کمتر ساجی درجہ ملا ہوا تھا اس لئے طبقہ اعلی کے افراد بھوکوں مرنا پیند کرتے تھے مگر کوئی پیشہ اختیار نہیں کرتے تھے کیر کے خاند ان کے وقار اور عظمت کو دسمحہ کوئی پیشہ اختیار نہیں کرتے تھے کیونکہ اس سے ان کے خاند ان کے وقار اور عظمت کو دسمحہ کیا کے خاند ان کے وقار اور عظمت کو دسمحہ کیا ۔ میں اشاء انتہ خال انشاء نے کہا

مجیوں کا عجب کچھ حال ہے اس دور میں یارو جے رکھو کی کتا ہے ہم بریار ہیٹھے ہیں!

مقامی آبادی کے یو لوگ مسلمان ہوئے اسیس غیر ملکی مسلمانوں نے بھی بھی مسلمانوں نے بھی بھی مسلوی مقام نسیس ویا و رہنیں سان طور پر بھیٹ پس ماندہ رکھا۔ بعض علاقوں میں تواس قدر تعصب اور سخق برتی جاتی تھی کہ بچی ذاتوں کے مسلمان کھانے پینے یا جلسی آ اب میں اشراف کی تقلید بھی نہیں کر کئے تھے اور ہندو مذہب کے بر جمن کی طرح اچھوتوں پر جو پا بندیاں تھیں وہ ان پر بھی تحیس، مثلا آ خری دور تک سمار نبور میں سے حالت تھی کہ وہاں کے امراء واشراف کی جانب سے نجلے طبقوں کے مسلمانوں کے لئے یہ یابندیاں تھیں کہ وہ :

ا۔ وہ کھی، نسیں پکا سکتے جو کہ امراء کے بال خاص طور سے پکائے جاتے تھے جن میں بلاؤ. قورمہ و نیرہ شامل تھے

۲۔ انسیں اس بات کی اجازت نسیں متمی کہ وہ کسی بڑے آدمی کی دعوت کریں کیونکہ دعوت تووجیں ہوتی ہے کہ جمال دونوں کا درجہ ساجی طور پر ایک ہو۔ ایک مجلی ذات کے مسلمان کو کوئی حق نہیں تھا کہ وہ ایک اعلیٰ ذات کے مسلمان کو گھر پر بلائے

"- اپنے بچوں کے نام بڑے آ دمیوں کے بچوں کی طرح نہیں رکھ سکتا تھا۔ اس لئے
غریب لوگوں کے بچوں کے نام کلو. خیراتی، خدابخش اللہ رکھا وغیرہ ہوتے تھے۔

"- ان کو اجازت نہیں تھی کہ اشراف اور بڑے لوگوں کو اسلام علیم کہہ کر مخاطب
کرتے۔ کیونکہ یہ طرز تخاطب صرف برابر کے لوگوں کے لئے تھا چھوٹے درجہ کے

كرتے- كيونكه يه طرز تخاطب صرف برابر كولول كے لئے تھا چھوٹے درجدكے لوگ "آداب" اور "بندگى "كماكرتے تھے۔

اس سے اس بات کا پورا پورا اندازہ ہوتا ہے کہ ہندوستان میں مجھی بھی مسلمان معاشرہ میں مساوات نہیں رہی اور ساجی حیثیت سے یہ اعلیٰ و نجل ذاتوں میں بٹارہا۔ خاص طور سے وہ لوگ جو مقامی تھے اور مسلمان ہوئے انہیں مجھی بھی عزت سے نہیں دیکھا گیااور انہیں بھی بھی بنایا۔ گر پھر بھی ان کاسماجی انہیں بھیشہ حقیر سمجھا گیا۔ حالانکہ ان میں اکثر نے خود کو غیر مکی بھی بنایا۔ گر پھر بھی ان کاسماجی رتبہ غیر مکی مسلمانوں کے برابر نہ ہو سکا۔

#### \_\_Y\_

نے آنے والوں کی اکثریت فوجیوں، منتظموں، شاعروں، ادبیوں اور علاء و فقهاء کی ہوا کرتی تھی۔ اس لئے یہ نووار د طبقہ اعلیٰ میں شامل ہو کر، اعلیٰ عمدوں پر فائز ہو جاتے تھے، طبقہ اعلیٰ کے یہ لوگ شہروں میں رہتے تھے۔ کیونکہ شہر حکمرانوں صوبائی گور نروں اور انظامیہ کے مرکز ہوا کرتے تھے۔ اس لئے ان کی آبادی نے بندوستان میں بڑے بڑے شہروں کی زندگی بدل کر رکھ دی، اور ان شہروں میں وسط ایشیا و ایران کی ثقافت کو زبر دست فروغ ہوا۔

حکران طبقے اپی ضروریات کی غرض سے کارخانے قائم کرتے تھے جن میں غلام اور ہنرمند و دست کار ملازمت کیا کرتے تھے اور امراء کے ذوق اور پہند کے مطابق یہ لباس، ظروف. فرنیچر، زبورات اور آرائش کی چیزوں میں نئی نئی جدتیں پیدا کرتے تھے، امراء کے طرز رہائش اور عادات واطوار نے شہروں میں ایک اعلیٰ و برتر ثقافت کو پیدا کیا جو دیساتوں سے

مختلف تھی۔ اس کی بنیاد اس دولت پر تھی، جو دیماتوں سے شہروں میں آئی تھی. کیونکہ دیمات والے اپنی زائد پیداوار شہروں کے حوالے کر دیتے تھے گر شہراس تبادلہ کے عوض انہیں کچھ نہیں دیتے تھے کیونکہ گاؤں کی ضروریات غربت و مفلسی کی وجہ سے بہت کم ہوتی تھی اور یہ وہ گاؤں میں رہتے ہوئے پوری کر لیتے تھے۔ اس لئے ان کی پیداوار پر شہروں کی آبادی و رونق اور درباد کی شان و شوکت ہوا کرتی تھی۔

شروں میں بادشاہ اور امراء محلات، بانات، قلع، بارہ دریاں اور مقبرے ہوایا کرتے تھے۔ ان کی تفریحوں و مشاغل جن میں رقص و موسیقی، شاعری، جلسہ و جلوس ہوا کرتے تھے۔ ان کی غذا اور لباس بھی دیماتوں کرتے تھے۔ ان کی غذا اور لباس بھی دیماتوں سے مختلف تھی، اور سب سے بری بات سے کہ شہروں میں رہنے والے حکمران طبقوں کی زبان فارس تھی جو دیماتوں میں نہ ہو لی جاتی تھی اور نہ ہی سمجھی جاتی تھی۔ اس وجہ سے غیر ملکی اہل زبان ہوا کرتے تھے اور وہ زبان کی وجہ سے مقامی مسلمانوں پر فوقیت رکھتے تھے، کیونکہ دربار میں بھی فارسی زبان ہی کی سربرستی کی جاتی تھی اور مقامی زبانوں کو نظر انداز کیا جاتا تھا۔

ہندوؤں کے زمانہ میں بھی مجلی ذات کے لوگ شہروں سے باہر رہا کرتے تھے اور بہت کم شہروں میں داخل ہوتے تھے مسلمان حکران طبقوں کو چونکہ ملاز موں اور خدمت گاروں کی ضرورت ہوتی تھی اس لئے انہوں نے انہیں شہر میں آنے کی اجازت دے دی اس وجہ سے شہروں کی آبادی میں اضافہ ہو گیا۔ اور انہیں سستی مزدوری آسانی سے مہیا ہوگئی۔

اس وجہ سے شروں میں رہنے والے غیر ملی مسلمان حکمران طبقوں کی ثقافت علیحدہ بنیادوں پر پروان چڑھی. دیمات میں رہنے والوں کی اکثریت ہندوؤں کی تھی یا پھر مقامی مسلمان ۔ یہ لوگ برادر یوں کی شکل میں رہنے تھے اور پرانی رسومات اور روایات کو بر قرار رکھے ہوئے تھے۔ اس لئے ان میں اور ہندوؤں میں بہت می ثقافتی روایات مشترک تھیں۔ اس لئے شان ثقافت نے غیر ملکی اور مقامی مسلمانوں کے در میان فاصلے اور بڑھا در سے۔ مقامی مسلمانوں کے در میان فاصلے اور بڑھا دے۔ مقامی مسلمانوں کے رواجوں میں

جکڑے ہوئے تھے اور ذہنی طور پر ان کا تعلق ہندوستان کی روایات سے تھا، گر ندہب نے انہیں سب سے کاٹ کر اپنے ہی ملک میں اجنبی بنا ویا۔ وہ جسمانی طور پر تو ہندوستان میں رجح تھے گر روحانی طور پر ان کا لگاؤ ہندوستان سے باہر قائم ہو گیا اور ان کی ساسی و ندہبی وفاداریوں کے مرکز بھی ہندوستان سے باہر ہو گئے۔ اس پر ستم یہ ہوا کہ انہیں مسلمان معاشرہ میں مساوی درجہ بھی نہیں ملا اور مسلمان ہونے کے بعد وہ اپنے قدیم کلچر سے بھی کشرہ میں مبتلا کر دیا کہ ان کی تمام ذہنی صلاحیتیں کشر گئے۔ اس نے انہیں اس قدر احساس کمتری میں مبتلا کر دیا کہ ان کی تمام ذہنی صلاحیتیں اور حینی ملا ویورے عہد میں کوئی نامور شاعر وادیب عالم و نقسمہ ، اور منصب دار مقامی مسلمان نہیں ہوا۔

مسلمان محمران اور محمران طبقہ جب بار بار خود کو حامی وین اور اسلام کا محافظ کها کرتے تھے۔ اس سے ایک عام مسلمان کویہ تاثر ملتا تھا کہ مسلمان ہونے کے ناطے اس کی حکومت ان سے ندہب کے نام پر ہندوؤں سے حکومت ان سے ندہب کے نام پر ہندوؤں سے جنگ میں ملوث کرتی تھی۔ اور بطور ساہی یہ جنگ کا ایندھن بنتے تھے۔

#### \_4\_

ان حالات میں ہندوستان کے مسلمان معاشرہ میں دوقتم کے اثرات پیا ہوئے۔
انسی بندوستان سے کوئی محبت اور لگاؤ نہیں رہا کیونکہ وہ اسے کفر اور شرک کی سرز مین سمجھتے تھے اور یبال کی اکثریت کو کافر اور مشرک۔ وہ یہ سمجھتے تھے کہ بندوستان کے اس مشرکانہ ماحول میں وہ اپنے ندہجی فرائف پورے طراقہ سے سرانجام نہیں دے سکتے اس لئے وہ ہندوستان کی سرز مین سے اجنبی ہوتے چلے گئ اور ان کا رشتہ اس ملک سے نوٹ گیا۔ ان کی عقیدت کے مرکز ہندوستان سے بہررہے جن سے ان کا ایک رومانوی لگاؤ پیدا ہو گیا۔ شاہ ولی اللہ نے اپنے وصیت نامہ میں اس ر تجان کی نمائندگ کی ہے:

"ہم وگ اجنبی میں کیونکہ ہمارے آباؤ اجداد سرزمین بندمیں بطور اجنبی کے اس عضائر میں بطور اجنبی کے اس عضائر میں۔ ا

ہم آب مقدور عرب کی جو آنخضرت صلعم "کا مولد ہے، عادات و رسوم کو ہاتھ سے نہ جانے دیں۔ عجم کی رسموں اور ہندوؤں کی عادات کے نز دیک نہ پیشکیں "۔ (٩)

شاہ ولی اللہ اس وصیت میں ان غیر مکی مسلمانوں سے مخاطب ہیں جو ہندوستان میں آئے۔ ان میں خصوصیت سے عرب سے آنے والوں سے اور مقامی مسلمانوں کے ذہن اور ان کے جذبات کے بارے میں نمیں کوئی تجربہ نمیں۔ یہ عجم کی رسموں اور ہندوؤں کی عادات رونوں کو برا کہتے ہیں اور اسلام کے بچسلاؤ کو مزید سمیٹ کر صرف عرب میں محدود کر دیتے ہیں۔ شاہ ولی اللہ سے بہلے اور بعد کے عام مسلسل مسلمان معاشرے اور ان کی اندر جاتی ہوئی جڑوں کو مسلسل زمین سے باہر نکالتے رہے اور ہندوستان کی مرزمین کو ان کی وفاداریوں کا مرکز نمیں سند ویا۔ اس ذبیت کی مثال اس سے ملتی ہے کہ جب بنگال میں نہ ہی مسئلہ مسائل کی تباییں بنگالی زبان میں لکھنا شروع ہوئیں تو مصنفین میں جن میں عام بھی شامل تح یہ معذرت کی کہ وہ نہیں کتابوں کو بندور سم الخط میں لکھ کر بے اور بی کر رہے ہیں۔ وہ اس سے وہ نہیں کہ یہ نایاک زبان سے گر عوام کی خدمت کے گئا سے واقف ہیں کہ یہ نایاک زبان سے گر عوام کی خدمت کے گئا سے مجبورا استعال کر رہے ہیں۔

حاجی محمہ نے جوایک ندہبی عالم تھا کہا کہ اگر چہ میں ہندورسم آلخط میں کھنا تو نہیں جاتا۔ گر اوگوں کو علم دینے کے لئے یہ کوشش کر رہا جوں اس لئے اسے ہندورسم الخط میں دیکھ کر نظر انداز مت کرنا اور بنگال میں پڑھ کر نفرت مت کرنا۔

ایک اور ندہبی عالم عبدالنبی نے کما کہ میں دل میں ڈر رہا ہوں کہ خدا مجھ پر ناراض ہو گا کہ میں نے مسلمانوں کی ندہبی کتابوں کو کیوں بنگالی میں کلھا۔ عبدالحکیم نے اس مسئلہ پر رائے دیتے ہوئے کہا کہا عربی کا جاننا سب سے اچھا ہے . اگر عربی نہ سکھ سکو تو فارسی سکھو۔ اگر وہ بھی نہ سکھ سکو تو پھر مجبوراً نہ ہمی کتابیں اپنی زبان میں پڑھو۔ (۲۰)

دوسرااٹر مسلمانوں کے طبقہ میں یہ ہوا کہ یہ مختلف طبقوں اور ذاتوں میں بث گئے اور ان میں اتحاد کی کوئی علامت پیدائیس کی۔ غربب اگرچہ ایک مشترک عضر ضرور تھا۔ مگر ساجی فرق کی وجہ سے وہ ایک دوسرے کے قریب نہ تھے اور ثقافتی طور پر ایک دوسرے سے بالکل علیحدہ تھے۔ ان دو اثرات نے مسلمان معاشرے کے فرد کو زمین اور معاشرہ دونوں سے جدا کر دیا اور ان میں تحفظ کا احساس ختم ہو گیااس لئے ان کے معاشرے کی جو ذہنیت بنی وہ ایک ایسے معاشرے کی ذہنیت تھی جس کی اس سرزمین میں کوئی جڑیں نہ تھیں۔ ایک ایسے معاشرے کی ذہنیت تھی جس کی اس سرزمین میں کوئی جڑیں نہ تھیں۔ جسے اپنے ساج سے کوئی الگؤ نہیں تھا اور جسے اس علاقہ سے کوئی انس نہیں تھا۔ اس لئے ان کے نزدیک سب سے بردامقصد سے تھا کہ وہ خود کو معاشی طور پرمتحکم کریں اور جائز و ناجائز طریقہ سے دولت اسمنی کریں اور اگر مواقع مل جائیں۔

اس کا اندازہ اس سے بھی ہوتا ہے کہ اس پورے دور میں اس قتم کی ذہبی تحریکیں اٹھتی رہیں جو ہندوؤں سے ہرقتم کے ملاپ اور اشتراک کے خلاف تھیں کیونکہ انہیں ڈر تھا کہ کہیں ہندو اور مسلمان ایک دوسرے میں ضم نہ ہو جائیں۔ اس لئے یار بار فرہب کو خالص روایات اور اقدار کی روشنی میں قائم کرنے کی کوششیں ہوئیں۔ گر یہاں کوئی ساجی معاشی اور سیاس تحریکیں نہیں اٹھیں کہ جو معاشرے کی محرومیوں کو ختم کو کے معاشرہ میں نچلے درجہ کے طبقوں کو مساوی مقام دلاتیں، ان ساجی اور معاشی تحریکوں کی کی یا ان کا فقدان اس بات کی علامت ہے کہ ہندوستان کا مسلمان معاشرہ اس مرزمین سے کٹا ہوا تھا اور ان میں معاشرۃ بہود کا کوئی تصور نہیں تھا۔

ہندوستان کے مسلمان حکمران طبقوں کا تعلق چونکہ باہر کے ملکوں ہے تھا. اس لئے انہوں نے ذہنی طور پر ہندوستان کی ثقافت کو غیر اسلامی اور کمتر سمجھتے ہوئے قبول نہیں کیا. اور یہ کوشش کرتے رہے کہ اپی غیر ملکی ثقافت کو بر قرار رکھیں. چنانچہ ہمارے ہاں تعلیمی اداروں میں نصاب میں جو علوم مِرْصائے جاتے تھے اور جو کتابیں اس نصاب میں داخل تھیں. ان کا تعلق ابران عرب اور وسط الشیاہے تھا۔ ان کی کمانیاں . حکایات . قصے اور مثالیں سب وہاں کی تھیں۔ لیلی و مجنوں . شیریں و فرماد اور رستم و سراب کی کہانیاں ، جو بحین سے ہمارے زہنوں ہر اثر ڈالتی تھیں، ان کا ہندوستان سے کوئی تعلق نہیں تھا. حافظ سعدتی روی و جای اور فارس کے تمام بوے بوے شعراء باہر کے تھے. ندبب میں تمام فقہی مسلکوں کا تعلق بھی ہندوستان سے باہر کے ملکوں سے تھا۔ تاریخ کی معلومات میں بھی ابتدائی عربوں کی تاریخ. اور وسط ایشیا و ایران کی تاریخ سے واقفیت تھی. اس کے متیجہ میں جو ہندوستان میں مسلمانوں کا ذہن بنااس کے بارے میں عبیدالله سندھی لکھتے ہی کد. "ایک ہندوستانی مسلمان کو جب دوسرے اسلامی ممالک میں جانے کا اتفاق ہو آ ہے تواہے اپنی ہندوستانیت سے نفرت سی محسوس ہونے لگتی ہے ..... اس کے ذہن میں ہندوستانیت اور اسلام دو الگ الگ چیزیں ہیں۔ جب اسے اینے مسلمان ہونے پر برعم خود یقین ہوتا ہے تو وہ اینے ذہن سے ہندوستانیت خارج کرنا ضروری سمجھتا ہے۔ اس کا سبب معلوم کرنا دشوار نہیں۔ بات سے کہ نام طور ہر جمارے بال مسلمان بیرون ہند کے علاء اور ائمہ کی کتابوں اور ان کی تعلیمات ہے اسلام سکھتے ہیں۔ اس کالازمی نتیجہ سے ہو تا ہے کہ ان کے ذہن میں شعوری اور غیر شعوری طور پر بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اسلام اور اس کی تعلیمات کے مرکز سارے کے سارے ہندوستان سے باہر ہی جی "۔ (۲۲)

اس غیر مکی زبنیت کا تتیجہ یہ تما کہ ہمارے حکمران طبقوں نے اپنا تعلق ہندوستان ہے ہم کے ملکوں میں رکھا اور مقامی مسلمانوں کے نچلے طبقوں سے کوئی رہو وضبط سیس رکھا۔ اس کئے جب بھی بھی انہیں حکومت كو بدلنے كى ضرورت پيش آئى توان كاروب به ہو آ تھاكە كى غير مكى طاقت كى مدد سے حکومت کو تبریل کیا جائے۔ چنانچہ یمی وجہ تھی کہ افغان امراء ابراہیم لودھی سے ناخوش ہوئے تو انسول نے باہر کو ہندوستان آنے کی دعوت دے دی تاکہ وہ حکومت بدلنے میں ان کی مدد کرے اور پھراقتدار ۔ ان کے حوالے کر دیے لیکن تاریخ میں ہوتا می رماہے کہ جب ایک بار کوئی غیر مکی طاقت این قوت سے قتدار حاصل کر لیتی سے تو وہ اور کے حوالے نسیں کرتی۔ اس لئے ;بر نے ابراہیم <sup>ا</sup>ودی کو شکست دے کر خود حکومت پر قبضه کر لیااور : به جانے کا ارادہ ترک کر دیا۔ اس کی دوسری مثال احمد شاہ ابدالی کو سدوستان میں مرز اول کے خلاف بلانے کی ہے۔ نیپوسلطان نے بھی انگر مزوں کے خلاف ترکی کے خلیفہ سے مدد کی درخواست کی تھی اور ۱۸۵۷ء کے بنگامہ میں مسلمانوں کو اس کی ترقع تھی کہ ایران کا باد شاہ ان کی مدد کو سے والا ہے اور اس نتم کے اشتہارات جامع مسجد کی دبیاروں پر لگے ہوئے \_25

ید رجمان دو باتوں کی نشان دہی کر تا ہے۔ یک تو حکمران طبقول میں اعتباد کی کمی اور معاشرے کے نیلے طبقوں سے ان کا کٹ جانا، دوسرے بندوستان کی دوسری قوموں کی امنگول اور ان کے عزائم کو نہ سمجھنا۔ اگر احمد شاہ ابدالی کے بجائے مربنول سکھول اور جاٹوں کو اقتدار میں شریک کر کے حکومت کی باتی توہید وستان کی تاریخ پر اس کے اثرات دوسرے ہوتے اور بید حکومت کی باتی توہید وستان کی تاریخ پر اس کے اثرات دوسرے ہوتے اور بید

متحدہ طانت انگریزوں کا مقابلہ کر سکتی تھی۔ یہ جب ہی ہو سکتا تھا کہ ہندوستان میں مسلمان معاشرہ نہ صرف اینے اندر سے مقامی و غیر مقامی تفریق کو ختم کر تا بلکہ ہندوستان دوسری قوموں کے جذبات کو سمجھتا، اور ان ے مل کر اپنی جڑیں اس سرزمین پر پیوست کر تا ، مگر ایسانسیں ہوا، اور تاریخ نے ہندوستان کے مسلمانوں کو بے در بے صدمات سے دوچار کیا۔

### حواليه حات

ين. ٩٩\_٩١

٦,

\_1+

\_11

\_11

-10

في أرام. آب كوثر ص- ٢٣٦

```
ابينا. ١٣٩
                                                    الينياً. ١٣١١
                                                 اييناً. ٢٣٧
                                                       الينياً. ٢٨٨
                                                                      _1
              ڈاکٹر مبارک علی. باریخ اور آگی۔ لاہور ۱۹۸۲ء میں۔ ۲۶۲
الس- آر- شرها. مغلول کی ندیمی پالیسی (آنگریزی) آکسفور ژ ۱۹۴۰ء ۲-۳
                                                                     -۸
            على شير قائع. تعند الكرام (اردو) كراجي ١٩٥٩ء م ٩١ ـ ٩٢
                                                                     _4
```

اييناً. ٨٩ ـ ٩٠ سار

شخ محراكرام . آب كوژ من ۱۳۰۰

ايضاً. 217 - 214 -15

برنير.

برنی. ۹۲<sub>-</sub>۹۲

ابعثاً.

Travels in the Moghal Empire. .

London 1914, p. 404

مزید تفصیل کے لئے دیکھئے؛ واکٹر مبارک علی: معاشرہ، ذات بات اور مرزا نامد: (باریخ اور روشنی) لاہور

تعنندالكرام: ٢٢٨\_٢٢٩ -14

اليم- روك.

محر میان علاء بند کاشاندار مامنی (دوم) دبلی ۱۹۵۷ء مل سام -14

وربار ملى (مرتبه اليس- ايم- أكرام) لاجور ١٩٦٦ء من ٥٠٢ \_19

The Islamic Syncretistic Tradition in Bengal.

P. 77, 78 Prinction, 1983.

محمر سرور . افادات ولمغوظات حفزت مولانا عيدالله سندخى . لا بور ١٩٧٢ء

# علماء اور راسخ العقيدگي

"شریعت آلمواری چھاؤں میں ترتی کرتی ہے" اس نے علاء کو سلطان وقت کی حمایت کرنے اور ان کے ساتھ اقتدار میں شریک ہونے پر تیار کیا، کیونکہ ایک مرتبہ جب علاء کو یہ احساس ہو گیا کہ وہ شریعت کو معاشرہ میں اخلاقی و ذہنی طور پر متاثر کر کے نافذ نہیں کر سکتے تو ان کے لئے صرف ایک ہی صورت تھی کہ حکومت کے ساتھ تعاون کریں اور قوت و طاقت کے ذریعہ مسلمانوں کے معاشرہ میں اس کا نفاذ کریں۔

اس لئے ہندوستان میں ان کی یہ کوششیں رہیں کہ وہ حکومت اور اس کے اتظامی اداروں پر قبضہ کریں، اور فدجب کے دباؤ کے تحت حکمران کو اس بات پر مجبور کریں کہ وہ حکومت کے عمدوں پر ایسے افراد کا تقرر نہ کرے جو فدجی نہ ہوں، بدعقیدہ ہوں اور عقلیت کے پرستار ہوں، بلکہ یہ عمدے صرف ان لوگوں کو دیئے جائیں جو فدجی امور میں ماہر ہوں عالم و فاضل ہوں، اور زندگی کے ہر شعبہ میں فدجب کا نفاذ چاہتے ہوں، چنانچہ التمش کو نصیحت کر تے ہوئے ایک بزرگ عالم مبارک غزنوی نے کہاتھا کہ:

"دین پناہی سے متعلق جس میں بادشاہوں کی نجات ہے یہ ہے کہ وہ دین کھری ہے ادکام شرعی کے نفاذ کی ذمہ داری متقی، عبادت گزار، دین دار اور خدا ترس اور خدا ترس، ناحق شناس، حلیہ باز، الی فربی، اور اہل معالمہ کو حکومت شرع کی مند اور طویقت کی سرکردگی، منصب افتاء اور علوم دین کی تدریس سپرد کئے جانے کو روا نہ رکھیں "

اس لئے خصوصیت سے ایسے عمدے جن کا تعلق ندہی امور سے ہو آتھا، وہ ان

علاء کو طنتے تھے ان میں قاضی، صدر الصدور، محتسب اور شیخ الاسلام کے عمدے قابل ذکر ہیں۔ اس حیثیت سے یہ حکران طبقوں کا ایک حصد بن جاتے تھے اور ان کی کوشش ہوتی تھی کہ یہ اپنے اثر ورسوخ کو حکومتی معاملات میں زیادہ سے زیادہ استعالُ کریں۔ جب بھی حکرانوں کو اپنے عمل اور پالیسی کو جائز ٹھرانا ہو تا تھا توان سے فتوی طلب کئے جاتے تھے. جو یہ حکرانوں کی نمرمنی کے مطابق دیا کرتے تھے۔

علاء کے نزدیک جس فخص نے دو باتوں کو پورا کر لیاوہ محکمران ہو سکتا تھا، اول اس
کے پاس فوجی طاقت ہو، کہ وہ اس کے بل بوتے پر اپنے احکامات کو تسلیم کرائے، دوم اگر
لوگ اس کے ہاتھ پر اقتدار کے حصول کے بعد بیعت کر لیتے تھے تو پھروہ جائز حکمران ہو ہاتھا۔
بیعت کرنے والوں میں بھی صرف علاء اور اہل حل وعقد کا ہونا کائی ہے۔ اس کے بعد جب وہ
جائز حکمران ہو گیا، تو اب امت پر فرض ہے کہ وہ اس کی اطاعت کریں۔ اس اطاعت کے
بدلہ میں حکمران امت کے سامنے جوابدہ نہیں ہے، کیونکہ سے جوابدی صرف خدا کے سامنے
بدلہ میں حکمران امت کے سامنے جوابدہ نہیں ہے، کیونکہ سے جوابدی صرف خدا کے سامنے

اس نظریہ کے تحت ہراس غاصب کو جائز حکمران تسلیم کیا جا ارہا، جسنے نوجی قوت و طاقت سے اقتدار پر قبضہ کیا، اور جب وہ ایک مرتبہ خدا کے سامنے جوابدہ ہو گیا تواس نے عوام پر ظلم وستم ڈھائے اس کی پوچھ پچھ کرنے والا اس دنیا میں کوئی نہیں رہا۔ اس کے نتیجہ میں مسلمان معاشرے میں مطلق العنان بادشاہوں کا عروج ہوا، اور آمرانہ حکومتی اداروں کی تفکیل ہوئی۔ مسلمان معاشرہ سلطان کے لئے طاقت و قوت، و دبد ہہ اور شان و شوکت کا اس قدر جاہنے والا تھا کہ عمد سلاطین میں لکھی جانے والی کتاب " فناوی قاضی خال" میں ہے کہ اگر لوگ ایک ایسے مخص پر بیعت کر لیس جس کے پاس شان و شوکت اور رعب و بیس ہے۔ تو اسے سلطان تسلیم نہیں کیا جائے گا۔ لیکن آگر کسی کے پاس طاقت و بیب نہیں ہے۔ تو اسے سلطان تسلیم نہیں کیا جائے گا۔ لیکن آگر کسی کے پاس طاقت و بیب نہیں کیا جائے گا۔ لیکن آگر کسی کے پاس طاقت و بیب نہیں کیا جاسکا۔

طاقت کا بیہ تصور ہندوستان میں مسلمان معاشرہ کی وہنیت کی بڑی عمر گی کے ساتھ

عکای کرتا ہے۔ ایک طبقاتی معاشرہ میں عمران طبقوں کا تحفظ، ان کی مراعات سہولتیں اور مفادات کا تحفظ صرف اس وقت ہو سکتا تھا، جب کہ حکران طاقتور ہو اور اس قابل ہو کہ عوام کے احتجاج اور بغاوت کو کچل سکے۔ کیونکہ اقلیت، اکثریت کو بغیر طاقت کے خاموش نمیں رکھے سکتی ہے۔ اس لئے حکمران چاہے غاصب ہو اور ظلم وستم کا عادی ہو گروہ حکمران طبقوں کے مفادات کی غرض سے جائز تھا، اور اس کے خلاف ہر قتم کی بغاوت کو غرجب کے طاف بتایا جاتا تھا۔

حکمران کے اثر ورسوخ کو بردھانے اور معظم کرنے کی غرض سے علاء اسے حامی دین اور پشت پناہ دین و ملت کے خطابات دے کر اس کی شخصیت کو معاشرہ میں ابھارتے تھے اور اس کی وسعت سلطنت کی جنگوں کو جہاد قرار دے کر اسے غازی اور مجابد بناتے تھے۔ اس کے وسعت سلطنت کی جنگوں کو جہاد قرار دے کر اسے غازی اور مجابد بناتے تھے۔ اس لئے ہندوستان میں سلمان بادشاہ اس زمرے میں آتے ہیں۔ یہ سب ہندوستان میں جہاد کی غرض سے آئے تھے اور ان کا مقصد تبلیغ اسلام تھا۔ اس لئے ان کی سامراجی جنگوں کو اسلام کے ذریعہ اخلاقی جواز فراہم کیا۔ اس کے بتیجہ میں ہندوستان میں اسلام کا تعلق جنگ و جدل اور غارت گری کے ساتھ مل کر ابھرا۔

ہندوستان میں حکومت کے قیام کے ساتھ ہی علاء نے ندہب کے ذریعہ اس کے استخام کی بنیادیں فراہم کیں۔ اسلام کی برتری کا درس دیا، ہندو ندہب کو کفراور شرک کما، جس کی وجہ سے ہندو ندہبی و ثقافتی طور پر کمتر قرار پائے، اور اس منطق سے ان پر حکومت کرنا، ان سے جزیہ لینا، ان کے مندر توڑنا، ان کے شوار پر پابندی عائد کرنا، اور ان کی ندہبی رسومات کو لیو و لعب قرار دینا جائز ہوا۔ اس فرق نے ہندو اور مسلمان معاشرے کو آیک دوسرے سے بالکل جدا کر دیا، اور یمی مقصد ان علاء کا تھا، کیونکہ ان کا اثر ورسوخ صرف اس وقت تک برقرار رہ سکتا تھا جب تک کہ علیحدگی کے جذبات شدید ہوں۔

کااڑ ورسوخ قائم ہوا اور انہوں نے ذہب کی اس تعیرو آویل کو یہال متعارف کرایا جو کہ وسط ایشیا میں گیار ہویں وبار ہویں صدی میں علاء کر چکے تھے۔ ہندوستان میں صرف تقلید کی گئی اور کوئی اجتمادی کام نہیں ہوا۔ پورے دور میں ہندوستانی علاء نے وسط ایشیا و ایر ان اور عربی ممالک کے عالموں کی کتابوں پر یا تو حاشیہ کھے، یا ان کی مزید وضاحت کی، گمر اس میں کوئی اضافہ نہیں کیا. یہاں کے کسی عالم کے لئے باعث فخربات یمی تھی کہ اس نے کسی مشہور فقتی مسلک کے امام یا کسی غیر ملکی عالم کی کتاب پر کوئی تبصرہ لکھا ہو، مثلا شاہ وجیہ الدین (وفات ۱۵۹۰ء) ایک بوے عالم سمجھ جاتے تھے ان کے بارے میں ہے کہ شاید ہی کوئی چھوٹی یا بردی درسی کتاب ہو جس کی انہوں نے شرح یا تفیر نہ کسی ہو۔ (۲)

علاء کی اکثریت کسی مسئلہ پر فتوی دیتے ہوئے بچھلے علاء اور فقہ اء کی رائے کو دہرا دیتے ہوئے بچھلے علاء اور فقہ اء کی اکثریت کسی مسئلہ پر فتوی دیتے ہوئے سے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ حنی فقہ کا ہندوستان میں کوئی ارتقاء نہیں ہوا، اور یہ فرضی حالات و تصوراتی ماحول میں کام کر آبارہا۔ (۳) فقوی عالمگیر کو فقہ کی مستند کتابوں کی مدد سے تدوین کیا گیا گراس میں ہندوستان کے سابی، ساجی اور معاشی حالات کے تحت فتوی درج نہیں اس میں بھی محض تقلید کی گئی اور اجستاد سے پر بیز کیا گیا اس کی ہندوستان اجستاد سے پر بیز کیا گیا اس کئے بدلتے ہوئے حالات میں فقہ کی مدون یہ کتابیں ہندوستان کے مسائل کا کوئی حل نہیں پیش کر سکیں۔

#### \_۲\_

وسط ایشیا و ایران میں منگولوں کے حملوں کے بعد دوسرے لوگوں کے ساتھ علماء و فقہاکی بڑی تعداد ہندوستان ہجرت کر کے آئی۔ یہ سخت قسم کے سن العقیدہ تھے اور ان میں فدہبی رواداری نام کو نہیں تھی ہندوستان کے سیاسی حالات سے بالکل ناواقف تھے اور مسائل کو وسط ایشیا و ایران کے نقطہ نظر سے دیکھتے تھے۔ مہاجر ہونے کی حیثیت سے ان میس عدم تحفظ کا بھی شدید احساس تھا، اس لئے ان کی خواہش تھی کہ ہندوستان میں فرہبی حکومت مضبوط بنیادوں ہر ہو آکہ انہیں ہندواکٹریت سے کوئی خطرہ نہیں رہے اور وہ دوبارہ سے اس

تبای سے دوچار نہ ہوں جو مثلول حملوں کے بعد وسط ایشیاد ایران میں آئی تھی۔ اس لئے وہ ہندووں کو کمزور اور ذلیل و خوار رکھنا چاہتے تھے آگ کہ وہ مجھی بھی حکومت کے خلاف بغاوت کاسوچ بھی نہ سکیں۔

سن علاء کاموقف تھا کہ صرف چار فقہی مسلکوں کی تھلیدی جائے آگہ ہندوستان کے مسلمانوں میں اتحاد بر قرار رہے، آگر ان مسلکوں کی تھلید نہ کی گئی اور دو سرے مسلک بھی ظاہر ہوئے تو اتحاد پارہ ہو جائے گا۔ اس لئے ہندوستان کے مسلمان معاشرہ پر امام غز الی اجتباد کے مخالف ہیں اور امام تیمیہ غیر اسلامی عناصر کے خلاف، اسلام کی پاکیزگی کے واعی ہیں۔ اس لئے ان دونوں کے افکار کے لئے ہندوستان کی فضار اس تھی۔ جمال اس کی تھلیدی گئی۔

اجتماد کے نقدان اور تقلید کے اثرات کی وجہ سے ہندوستان میں رائخ العقیدگی کی جزیں اس قدر ممری موسمئیں کے انہاں نے اس کے خلاف کسی فرقد، مسلک، اور تحریک کو پرداشت نہیں کیااور انہیں سختی کے ساتھ ختم کر دیا۔ نئے خیالات وافکار کو ختم کرنے سکے سلسلہ میں انہوں نے جو طریقے افتیار کئے ان میں قبل کرانا، کتابیں جلانا، قید و بند، ایذائیں، ملاز متوں سے محروم کرنا، اور مالی طور پر ان کے ذرائع آمدنی بند کرنا تھے،۔ سنی رائخ العقید گی سے علیحدہ ہٹ کر جو بھی فرقے تھے ان کے بارے میں اس قتم کی باتیں پھیلائی جاتی تھیں کہ جن سے عوام میں ان کے لئے نفرت پیدا ہو۔ ان میں سب سے زیادہ تشہراس کی ک جاتی متی کہ ان فرقوں کے مانے والوں میں آزاد جنسی تعلقات ہوتے ہیں اس لئے ایسے فرقوں کو ''اباحیہ '' کے نام سے پکارا جاتا تھا۔

ان فرتوں کواس بات کی تعلقی آزادی نہ تھی کہ وہ اپنے عقائد کی تبلیغ کر سکیں، یاان کے بارے میں آزادی سے بحث و مباحثہ کر سکیں، یاان کی اشاعت کر سکیں، اس لئے بیہ فرقے اس بات پر مجبور ہوئے کہ اپنے عقائد کو خفیہ رکھیں اور خفیہ اجتماعات کریں اس نے ان علماء کو یہ موقع دیا کہ ان کے بارے میں قتم قتم کی افواہیں پھیلائمیں آگہ لوگ ان سے بدظن ہوں اور ان کے قریب نہ جائیں۔

چونکہ تقلید پرست علاء نے پیدا ہونے والے مسائل کا حل پیش کرنے سے قاصر سے، اس لئے ذہب اور شریعت میں اس راسخ العقیدگی کے خلاف مختلف تحریکیں پیدا ہوئیں جنبوں نے روایتی ذہب سے علیحدہ ہو کر مسائل کا حل پیش کیا۔ گر ایسی تمام تحریکول اور جماعتوں کی تختی سے مخالفت کی گئی، اور انہیں قرامطی، الحادی، زندقہ، مانی و منردک کے پیرو کار کہ کر سختی سے کچل و یا گیا۔ اس وجہ سے روش خیال لوگوں کی ہمت نہیں رہی کہ وہ اس رجعت برستی کے خلاف موثر جدوجہد کر سکیں۔

صوفیاء کے وحدت الوجودی طبقے نے جب شریعت کی مختی اور تشدد کی جگہ رواداری اور آزاد خیالی تبلغ شروع کی توعلاء نے ان کے خلاف بھی سخت اقدامات کئے اور حکومت کی مدوسے ان کے اثر کوختم کرنے کی کوشش کی۔ اس پر کاری ضرب اس وقت گئی جب تصوف اور شریعت کو ملا کر اسے بھی علاء کے آبع کر دیا، اس سلسلہ میں وحدت الشہود کے نظریم نے موثر کر دار اداکیا، اور صوفیاء و علاء کو آپس میں ملاکر راسخ العقیدگی کی جزیں اور گھری کر

ديں۔ (۴)

#### \_\_٣\_\_

اکبرنے مغل حکومت کی بنیاد متحدہ قومیت پر رکھی تھی، مغلوں کے ساتھ ساتھ ہندووں کے طبقہ اعلیٰ کو بھی اقتدار میں شریک کر لیا تھا، اور عام ہندووں کے ساتھ ذہبی رواداری کا سلوک کرتے ہوئے ان پر سے ذہبی فیکس ختم کر دیئے تھے۔ اکبری یہ پالیسی تھی کہ ہندوستان میں کی ایک قوم یا ذہب کی بنیادوں پر حکومت نہیں کی جائے کیونکہ الیم حکومت کی بنیاد تا ایک ایک قوم یا ذہب تک تمام عناصر کو اس میں شریک نہیں کیا جائے اس کی بنیادیں متحکم نہیں ہوں گی۔ اس لئے اس نے جب ہندووں کو اقتدار میں شریک کیا تو متحدہ قومیت کے لئے فضا پہلے سے تیار تھی، وحدت الوجود کے نظریہ اور بھگتی تحریک نے ذہنوں کو اشتراک کے لئے تار کر رکھاتھا۔

اس اشتراک سے سی امراء کو دکھ ہوا کیونکہ وہ بلاشر کت غیرے اقتدار پر قابض رہنا چاہتے تھے۔ اس لئے انہوں نے علماء کی مدد سے اس کے خلاف تحریک چلائی اور ہراس علامت کو مثانا چاہا جو اشتراک کو قائم کئے ہوئے تھی۔ یہ مخالفت ہندوؤں سے بردھ کر شیعوں تک آگئی کیونکہ اکبر کے زمانہ میں کانی شیعہ مغل حکومت میں شھیک ہو چکے تھے۔ مولانا عبیداللہ سندھی اس پس منظر کا تجزیہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"غیر ملکی محمران طبقوں کا سیای اور فکری مرکز بخارا تھا۔ بخارای فقہ، بخارا کا علم کلام اور بخارا کے علاء کی کابیں ہندوستان میں آئیں اور بی مدرسوں کا نصاب بنا۔ علم فقہ کی طرح بخارا سے حکمرانوں کے گروہ بھی آتے رہتے ہے۔ اکبر کے عمد تک یہ ہوتا رہا کہ جب بھی ہندوستان میں مسلمانوں کی قومت قوت کمزور پڑتی تواس نواح سے تازہ دم مسلمان آجاتے اور اسلامی حکومت کے لئے یہ لوگ تقویت کا باعث بنتے۔ اکبر نے ہندووں کو مراعات ویں اور ایک حد تک ندہب میں ان کا مساوی ورجہ مانے کی بھی جرآت کی توان غیر

مکی اور ان کے ہم خیال مسلمانوں میں بڑی بے چینی پھیلی، دوسری بات سے
ہوئی کہ اکبری سیاست کو چلانے میں شیعوں کا بھی بڑا ہاتھ تھا، بخارا چونکہ
سینوں کا مرکز تھا اور سے لوگ شیون کی مخالفت میں بڑے سرگرم بھی تھے،
یہاں تک کہ بخارا میں جو نقشبندی طریقہ رائج تھا اس میں بھی شیعوں کے
خلاف کانی رحجان موجود ہے، شیعہ سیجھتے تھے کہ وہ اکبری سیاست کی تائید کر
کے دربار سے بخاری اور سنی اثر کم کر سیس گے، چنانچہ جب اکبر کے خلاف
ر دعمل شروع ہوا تو شیعوں اور ہندوؤں پر عماب آیا اور سنی حکمران طبقے
د دونوں کے مخالف ہوگئے۔ " (۵)

اس تحریک کے مربراہ احمد سربندی تھے جنہیں ان کے پیروکار مجدد الف ٹانی کے نام سے پکارتے ہیں ان کا خیال تھا کہ ہندوستان میں سی مسلمانوں کے اتحاد کو کنرور کرنے والی قوتوں میں شیعہ، ممدوی اور وحدت الوجود صوفی ہیں بیرونی قوتوں میں ہندو اثرات اسلامی شعار کوختم کر رہے ہیں اور مسلمان ہندو فد بہب کے زیر اثر اسلامی شعار آدا کرنے سے قاصر ہیں۔ اس لئے انہوں نے کوشش کی کہ امراء کی مدد سے اپنے خیالات کو عملی جامہ پہنائیں۔ کیوں کہ یہ تحریک جن سابی طالت کے تحت وجود میں آئی تھی اس سے سی امراء کے مفادات وابستہ تھے، اس لئے انہوں نے اس کا پورا پورا ساتھ دیا۔ انہوں نے آیک مغل امیر شخ فرید کو خط میں لکھا کہ:

"پی اسلام کی عزت کفراور کافروں کی خواری میں ہے جس نے اہل کفر کو عزیز رکھنے سے فقط تعظیم کرنا عزیز رکھنے سے فقط تعظیم کرنا اور بلند بٹھانا ہی نہیں، بلکہ اپنی مجلس میں جگہ دینا اور ان کی ہم نشینی کرنا اور ان کے ساتھ گفتگو کرنا سب اعزاز میں داخل ہے۔ کوں کی طرح ان کو دور رکھنا چاہئے اور اگر دنیاوی غرض ان سے متعلق ہوں، جو ان کے بغیر صاصل نہ ہوتی ہوں تو چر بھی بے اعتباری کے طریق کو مدنظر رکھ کر بقدر ضرورت نہ ہوتی ہوں و کیا تھے میل رکھنا چاہئے اور کمال اسلام تو یہ ہے کہ اس دنیاوی غرض

## ہے بھی در گزر کریں اور ان کی طرف نہ جائیں " (۲)

وہ بار بار اپ خطوں ہیں اس بات کاذکر کرتے ہیں کہ کفار آزادی ہے اپ نہ ہی فرائنس بجالارہ ہیں، ہے مندر نقیر کر رہ ہیں، وہ گائے کی قربانی ہے روکتے ہیں ان کا یہ رویہ اس بات کی پوری پوری غمازی کر آ ہے کہ وہ صرف سی العقیدہ جماعت کے لئے ہر قشم کی فہ ہی آزادی چاہتے ہے اور دو سرے فرقوں اور فہ ہوں کے مانے والوں کو یہ آزادی ویٹ ہوتے ہوئے ہی زبر دست خالف ہے۔ پر وفیسر مجیب نے ان کے آریخی کر دار کا تجزیہ کرتے ہوئے کھا ہے کہ ان کو مجدد اور امام کے جو خطاب دیئے گئے اور ان ہے جو کارنامہ منبوب کئے گئے کہ انہوں نے اکبر کے الحاد کے خلاف جنگ لڑی اور دربار کی رسومات کو اسلامی بنایا، یہ سب باتیں ان کے مریدوں کی پھیلائی موئی ہیں ان کا یہ کارنامہ، آگر اسے کارنامہ کما جائے ضرور ہے کہ انہوں نے سنیوں کی جانب سے شیعوں سے جنگ لڑی، رائے العقیدگی کو تقویت دی، اور ریاست و نقشبندی سللہ کو قریب لائے۔ انہوں نے امراء کو جو خطوط کھے ہیں ان میں اکثر خطوط میں ان کا لہجہ خوشادی ہے اس موقع پر بقول پر وفیسر مجیب "احساس ہوتا ہے کہ ان کی شریعت کے لئے خوشادی ہے اس موقع پر بقول پر وفیسر مجیب "احساس ہوتا ہے کہ ان کی شریعت کے لئے کوشایس دنیاوی معالمات میں تبدیل ہو تکئیں" (ے)

مغل دربار کے سی امراء اس وقت کامیاب ہو گئے جب اورنگ ذیب کو تخت و آئی مل گیااس کے بعد انہوں نے رائے العقیدگی کی بنیادوں کو معظم کیا۔ وحدت الوجودی صوفیاء کے خلاف تحریک چلائی اور اس سلسلہ میں محب اللہ آبادی کی تمایس جلانے کا بادشاہ سے تھم دلوایا۔ (۸) فآوی عامگیر کی تدوین ہوئی، راجپوتوں، مرہٹوں، سکھوں اور شیعہ ریاستوں سے مسلسل جنگیں لڑی گئیں، اس سلسلے میں علماء نے اورنگ ذیب کے ساتھ بحربور تعاون کیاای لئے جب اسے داراشکوہ اور مرمد کو قتل کرانے کی ضرورت پیش آئی تو علماء نے بغیر کئی توقف کے ان کے خلاف کفر کافتوی دے دیا۔

کیکن میر راسخ العقید می مغل سلطنت کو اور مسلمان معاشرہ کو زوال پذیر ہونے سے نہ روک سکی۔ ان علماء نے زہد و تقوی کی بجائے دنیاوی فوائد حاصل کرنے میں اپنا وقت مزارا اورتک زیب کے قاضی القصاۃ قاضی عبدالوہاب (وفات ۱۹۷۵) کے لے پران کے پان کے پاس کے علاوہ تھے۔
پاس ایک لاکھ اشرفیاں اور پانچ لاکھ روپیہ نفذ لکلا، زیور اور جواہرات اس کے علاوہ تھے۔
(۹) یمی روپیہ دوسرے علماء کا تھاجو حکومت کی سرپرستی میں دنیاوی فائدہ حاصل کرنے میں مصروف تھے اور اس وجہ ہے وہ معاشرہ میں کسی بھی قتم کی تبدیلی کے سخت مخالف مصروف تھے۔

# \_1/-

چونکہ تعلی اداروں پر علاء کا قبضہ رہا اس لئے انہوں نے ان کی مدد سے نہ صرف راسخ العقیدگی کو مضبوط کیا بلکہ آزاد خیالی کے تمام رتجانات کو ختم کرنے کا بھی کام کیا۔ ان اداروں میں جو نصاب پڑھایا جاتا تھا وہ مروجہ عقائد اور روایات کو بر قرار رکھنے میں مدو دیتا تھا. اور اس میں اس فتم کی کوئی گنجائش نہیں تھی کہ ذہن میں نئے اور جدید خیالات پیدا ہوں۔ اس لئے وہ تمام علوم جو ذہنی جمود کو توڑتے اور فکر کو برائیکن کرتے وہ اس نصاب میں شامل نہیں تھے۔ خصوصیت سے فلفہ کو تعلیمی اداروں سے بالکل ختم کر دیا تھا۔ کیونکہ میں شامل نہیں تھے۔ خصوصیت سے فلفہ کو تعلیمی اداروں سے بالکل ختم کر دیا تھا۔ کیونکہ انہیں اس بات کا ڈر تھا کہ فلفہ غور و فکر اور سوچنے کے جذبات پیدا کر تا ہے اور ذہن میں شامل نہیں کر تے اور فلفوں کو گراہ سمجھتے ہیں۔ اس فتم کے خیالات کا اظہار احمد سربندی نظر میں کیا ہے۔ خطوط میں گیا ہے:

"بعض لوگوں نے جو علوم فلفہ سے تعلق رکھتے ہیں اور فلفی تسویلات پر فریفتہ ہیں ان کو حکماء جان کر انبیاعلیہ الصلوۃ والسلام کے برابر سمجھتے ہیں، بلکہ ان کے جھوٹے علوم کو سچا جان کر انبیاء کی شرائع پر مقدم سمجھتے ہیں ..... غرض ان کی اور ان کے علوم کی تکذیب فرض ان کی اور ان کے علوم کی تکذیب لازم آتی ہے کیونکہ یہ دونوں علم ایک دوسرے کی نقیض ہیں۔ اب جو چاہے انبیاء علیم الصلوۃ والسلام کے ذہب کو لازم پکڑے اور اللہ تعالیٰ کے گروہ انبیاء علیم الصلوۃ والسلام کے ذہب کو لازم پکڑے اور اللہ تعالیٰ کے گروہ

میں شامل ہو جائے اور چاہے قلسفی بن جائے اور شیطان کے گروہ میں واخل ہو جائے " (۱۰)

شیخ احمد سرہندی علم ریاضی کو بھی ایک بے ہودہ علم گردانتے ہیں کہ جس کا کوئی فائدہ نہیں حکماء اور فلسفیوں کے بارے میں ان کی رائے ہے کہ.

"بيد لوگ بهت بى بے خود اور بيو توف جي اور ان سے زيادہ كمينہ اور بيو توف جي اور ان سے زيادہ كمينہ اور بيو توف واحق وہ مخص ہے جو ان كو دانا اور عقلم د جانتا ہے۔ ان كے منظم اور مرتبہ علوم ميں ايك علم بندسہ ہے جو محض لا يعنی اور بے بودہ اور لاطائل ہے، بھلا مثلث كے تينوں زاويہ قائم كے ساتھ برابر ہوناكس كام آئے گا۔ " (11)

امام ابن تیمیہ جن کے خیالات وافکار کا ہندوستان پر اثر ہوا، ان کے ایک شاگر دامام عبدالعزیزار دبیلی، محمد تعنائ کے زمانہ میں ہندوستان میں آئے۔ وہ بھی طبیعات اور ریاضی کو اخلاق اور ند بہب سے متضاو سجھتے تھے، اور ان کے خیال میں ان سے نہ تو عذاب اللی سے رستگاری ہوگی اور نہ سعادت و ہر کت۔ اس لئے صرف وہ علوم حاصل کرنے چاہمیں جن سے فد بہب و شریعت کو مدد ملے (۱۲) فلسفیوں کے خلاف علماء کا یہ ردعمل مسلمان معاشرہ میں ابتدا ہی سے رہا۔ سلطان الشمش کو مشورہ دیتے ہوئے مبارک غزنوی نے کما تھا

"فلاسفه، علوم فلاسفه اور معقولات فلاسفه پر اعتقاد رکھنے والوں کو اپنی سلطنت میں نہ رہنے دیں اور جس طرح بھی ممکن ہو علوم فلاسفہ کی تعلیم نہ ہونے دیں اور بدند بہ اور بلا عقیدہ لوگوں کو اہل سنت و جماعت کے مخالفوں کی توہین و تذکیل میں کوشش کرتے رہیں، اور کسی بددین، بدند بب اور بد عقیدہ شخص کو حکومت میں نہ داخل ہونے دیں " (۱۳) برنی سلطان محمد تعلق کے بارے میں شکایتیں کرتے ہوئے اس بات پر افسوس کرتا ہوئے دیں اس نے چند فلسفیوں کو دربار میں اپنے قریب کر لیا "سعد منطقی بدند ہب، عبید شاعر

بداعتقاد اور جم انتثار فلفی کی صحبت میں پڑ گیا" محمد تعنل مولانا علیم الدین جو فلفہ کے بڑے عالم تھے ان سے متاثر ہوا اور بقول برنی ان کی وجہ سے سلطان ند ہب سنت والجماعت سے بداعتقاد ہو گیا. وہ سلطان کی تمام کمزوریوں اور اس کے عمد میں ہونے والی تمام خرایوں کی ذمہ داری فلفہ و معقولات کو دیتا ہے۔ (۱۲۳)

۵

علماء نے فنون لطیفہ کی مخالفت کرتے ہوئے رقص، موسیقی، مصوری اور سنگ تراشی کی مخالفت کی اس لئے معاشرہ میں ان لوگول کو جو ان فنون کے ماہر تھے، انہیں ساجی طور پر اعلیٰ اور بلند مقام نہیں ملا، اور خود وہ لوگ جو ان فنون سے متعلق تھے وہ خود کو کمتر اور مجرم سمجھتے تھے اور احساس گناہ ان کے اندر بی اندر پرورش پا تا تھا، اس لئے ہمارے معاشرے میں موسیقار، رقاص، اور مصور، مراثی، بھانڈ، اور سوانگ بھرنے والوں سے آگر بڑھ کر قابل احترام نہیں بن سکے، فنون لطیفہ طبقہ اعلیٰ میں محدود رہا اور یہ عوامی سطح پر مقبول نہیں ہو سکا۔ احترام نہیں بن سکے، فنون لطیفہ کے اثر سے جو انسانی جذبات میں نکھار پیدا ہو تا ہے اس سے ہمارا معاشرہ محروم رہا، طاؤس ورباب کو محض عیش و عشرت فسق و فجور اور امو و لعب کی علامت سمجھا گیا اور اصل طاقت شمشیر و سناں میں ٹھمری۔

عربی زبان کو علمانے مذہبی زبان کی حیثیت سے بر قرار رکھا، اور ابنی قابلیت کا اظهار تحریر و تقریر کے ذریعہ اس ذبان میں کرتے تھے، ان کی کتابیں، رسائل، اور فتوی عربی میں ہوتے تھے یا پھر فارس کو ٹانوی ورجہ ویا گیا مگر مقامی زبانوں میں نہ تو سے علوم پڑھائے جاتے. بھے اور نہ ہی علماء کو ان زبانوں میں دسترس حاصل تھی۔ شاہ ولی اللہ اپنی وصیت میں کھے میں ک

ہیں کہ: ۔

"ہم میں سے خوش قسمت وہ ہے جو عربی زبان کی صرف و نحواور اس کی کتب ادب سے مناسبت پیدا کرے، حدیث و قرآن میں اسے ورک حاصل ہو۔ فارسی و ہندی کی کتابیں علم شعر، معقولات، اس سلسلہ کی جو دوسری

چیزیں پیدا ہوگئی ہیں ان میں مضغول ہونا اور تاریخ بادشاہوں کی سرگزشتوں
اور صحابہ ہے بہی نزاعات کا مطالعہ کرنڈ عمرای در عمرای ہے " (10)

ہند ستان کے مسلمان معاشرے میں علاء کی ان کوششوں سے اور حکمت کے اثر و

رسوخ کی وجہ سے تمام علوم کو محدور کر کے رکھ دیا، فلنف، ریاضی، تاریخ اور سائنس کی

مسلمات کو فد ہب کے لئے خطرناک سجھتے ہوئے ان کو ابھرنے نہیں دیا اور فد ہی علوم میں

بھی محض تقلید پر زور دیا گیا اور ہرنئ چیز کے خلاف سخت اقدامات اٹھائے گئے اس کا نتیجہ یہ

ہوا کہ ہندوستانی علاء نے کوئی تخلیق کام نہیں کیا، یمال کوئی بڑا مجتند، محدث اور عالم پیدا نہیں

ہوا اور وہ تمام فد ہبی روایات جو وسط ایشیا و ایران و عرب ملکوں سے یمال آئی تھیں۔ انہیں

ہوا اور وہ تمام فد ہبی روایات جو وسط ایشیا و ایران و عرب ملکوں سے یمال آئی تھیں۔ انہیں

معاشرہ اس کے مسائل اور اس کی ضرور یاہت سے بے خبر رکھا اور دوسری قوموں سے علیحدہ

معاشرہ اس کے مسائل اور اس کی ضرور یاہت سے بے خبر رکھا اور دوسری قوموں سے علیحدہ

انہوں نے ہندوستان کے مسلمانوں، کو ایک علیحدہ خون میں مقید کر دیا جو وقت کے ساتھ

ساتھ دن بدن سکڑ باچلا گیا اور بالا اخر شک نظری تعصب اور فرقہ پرستی نے اسے کلاے کلاے کلاے

#### \_4\_

كر كےروبہ زوال كر ديا۔

سیای زوال کے ساتھ ہی راسخ العقیدگی بھی کمزور ہو گئی۔ یہاں تک کہ شاہ ولی اللہ کے زمانہ میں علاء ایک ہاری ہوئی جنگ الر رہے تھے۔ ندہب کے نام پر بار بار جوش دلانے پر بھی مسلمانوں میں کوئی حرکت پیدا نہیں ہوتی تھی کیونکہ ایک طویل دور میں تقلید کے عمل نے ان کی ذہنی صلاحیتوں کو ختم کر دیا تھا، ان کی تخلیق ایج کے راستہ بند ہو چکے تھے اور غور وفکر کی راہیں مسدور ہو چکی تھیں۔ وہ ایک منجمد اور ٹھرے ہوئے ماحول میں رہنے کے عادی ہو کی راہیں مسدور ہو چکی تھیاں کا مقدر بن چکی تھی، ایسے میں اگر نئی اور ابھرتی ہوئی اتوام کے ہاتھوں انہیں بار بار شکست ہو تو یہ تعجب کی بات نہ تھی۔

شاہ ولی اللہ معاشرہ کی سایس، ساجی اور معاشی ٹوٹ پھوٹ کا تجزیبہ کرنے کے بجائے،

حکران طبقول سے پھر یہ امید کرتے ہیں کہ وہ ابتدائی مسلمان فاتحین کی طرح جنگ کے ذریعہ اور قوت و طاقت کے ذریعہ ووبارہ سے اپنا اقتدار قائم کر لیں مے، شاہ ولی اللہ کی امیدوں کا مرکز بادشاہ، امراء اور فوج تھی وہ اس کے ذریعہ مسلمانوں کی طاقت کا احیاء چاہج تھے اور ہندوؤں کی ابھرتی ہوئی طاقت کو کچل کر تلوار کی چھاؤں میں شریعت کے نفاذ کے خواہش مند تھے، وہ بادشاہوں سے مخاطب ہو کر کہتے ہیں کہ:

"اے بادشاہو! اس زمانہ میں طاء اعلیٰ کی مرضی ہے ہے کہ تم تلوار تھنے لواور اس وقت تک انہیں نیام میں نہ ڈالو جب تک اللہ مسلمانوں اور مشرکین کے درمیان دو ٹوک فیصلہ نہ کر دے اور جب تک سرکش کافر اور فاسق اپنے میں کمزوروں سے جاکر نہ مل جائیں۔ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے وقاتلوهم حتی لا تکون فتنہ ویکون الدین کلہ للہ (تم ان سے لڑویماں تک کہ فتنہ نہ رہے اور دین سارے کا سارا اللہ کا ہو جائے) (۱۲)

اس کے بعد وہ فوجیوں سے مخاطب ہوتے ہیں:

اے نوجیو! اللہ نے تہیں جہاد کے لئے نکالاتھا آگہ تم کلمہ حق کو ظاہر کرواور شرک اور اہل شرک کو دباؤ۔ تم نے رباط الخیل (لڑائی کے لئے گھوڑے باندھنا) اور اسلحہ بندی کو ایک ذریعہ معاش بنالیا ہے اور اس کے ذریعہ بغیر جہاد کی نیت کے اور مقصد کے تم زیادہ سے زیادہ دولت حاصل کرتے ہو، تم شراب اور بھنگ پیتے ہو، تم نے داڑھیاں منڈوار کھی ہیں، موٹیس بڑول بیں اور لوگوں پر ظلم کرتے ہواور جہاں سے بھی مل جاتا ہے بے پرواہ ہو کر کھالیتے ہو" (۱۷)

لیکن شاہ ولی اللہ ہندوستان میں مسلمان معاشرہ کے تاریخی عمل کو نہیں سمجھ سکے ہندوستان میں مسلمان طبقوں کا زوال اس لئے ہوا کہ راشخ العقیدگی نے ان کے ذہنوں پر آلے لگا دیئے تھے اور سنی العقیدہ جماعت کےعلاوہ دوسرے تمام فرقوں کو علیحدہ کر کے اتحاد اور قوت کو توڑ دیا تھا۔ یہ بے حسی اس لئے نہیں تھی کہ لوگ ذہب سے دور تھے بلکہ اس لئے تھی کہ رائخ العقیدگی ان کے مسائل کو حل کرنے میں ناکام ہو گئی تھی اور ان کی محرومیوں میں اضافہ ہو گیا تھا۔ علاء نے عوام سے اپنارشتہ توڑ کر اپنا تعلق حکر انوں سے رکھا تھا۔ اس لئے جب حکومت کو دوال ہوا تواس کے ساتھ ہی ان کابھی زوال ہو گیا۔

# حواله جات

۱- ایم مجیب: ہندوستانی مسلمان (انگریزی) لامور ۱۹۸۱ء م ۱۹۳

- في مح اكرام : رود كوثر م- ٣٩٣

٣- ايم ميب: ٥٨-٥٩

ا- هيخ محد اكرام: ص- ٢٨٦

۵- محد مرور: ص ۱۳۳۸ ۳۳۸

. من محمد من الرام. من ۳۲۰

۵- ایم محیب: ص- ۲۳۷

۸- ایناً ۱۳۱۰

٥- هيخ محراكرام - ص- ١٢١١

۱۰ الفئاء الما

۱۰- ایشا- ۱۵۱. ۱۱- ایشا- ۱۵۰

12. 3(2. 31)

۱۲ محر مثیف ندوی: عندات این نبسید، لابور ۱۹۸۱ء، ص - ۱۰

۱۲ برتی۔ ۹۸

חור ועולר וודר חדד

١٥- ي محمد مرور: ارسخان شنه ولي الله- المهور اعداء، ص- ٥٢٠

١٦- ايناً- ٢٦٢-

۱۷۔ اینا۔ ۳۲۳

# صوفيااور معاشره

صوفیا کے تمام بوے بوے سلسلہ چشتہ، سرور دید. قادرید، نقشبندید، اور فردوسیہ کا تعلق ہندوستان سے نہیں بلکہ ایران و عراق اور وسط ایشیا سے تھا بعد میں ان کے پیرو کار ان سلسلوں کو ہندوستان میں لائے اور انہیں یہاں رائج کیا ان میں سے تین سلسلہ، چشتہ، سرور دید اور قادرید ہندوستان میں کانی مقبول ہوئے، اس کی وجہ یہ تھی کہ ان میں عربی اثرات کے بجائے مجمی افکار غالب تھے، اور اسی وجہ سے ان میں غیر عربی رسومات، طور طریق اور عادات کے لئے رواداری تھی، شریعت کی مختی کے بجائے ان کے ہاں وحدت الوجود کا تصور تھا جس میں ہر فرقہ اور نم بہت کے لوگوں کو ہر داشت کرنے کا جذبہ تھا۔ ہندوستان کے ماحول میں جمال ہندو اور مسلمان دونوں اکٹھے رہتے تھے وہاں نچلے طبقے میں صوفیا کے ماحول میں جمال ہندو اور مسلمان دونوں اکٹھے رہتے تھے وہاں نچلے طبقے میں صوفیا کے ماحول میں جمال ہندو اور مسلمان دونوں اکٹھے رہتے تھے وہاں انہا طبقہ میں صوفیا کے ماحول ہوئے کیونکہ انہوں نے آپس میں میل جول اور اشتراک کی حمایت کرتے ہوئے انہیں نہ بی جواز دیا۔

اس ردعمل کے طور پر عمد مغلیہ میں نقشبندی سلسلہ شروع ہوا، اس نے "وسلح کل" "وحدت الوجود" اور شریعت کے معاملات میں کچک کی مخالفت کرتے ہوئے صوفیاء نے ان سلسلوں کی مخالفت کی اور وحدت الشہود کے نظریہ کے تحت مسلمانوں کی علیحدگ پر زور دیااس سلسلہ کو احمد سرہندی اور ان کے بیرو کاروں نے ہندوستان میں مسحکم کیا۔ اس سلسلہ کی حمایت کرنے والے خصوصیت سے مغل عمد کے سنی امراء تھے. جن کے ساسی مفادات کو اس سے مدد ملتی تھی۔

علاء کے تشدد کے روعمل کے طور می شطاریہ، مدارید، اور قلندر و مجذوب پیدا ہوئے بیہ شریعت کی ظاہری پابندیوں کے خلاف تھے ور علانیہ اس کی مخالفت اور خلاف ورزی کرتے تھے۔ ان کے نزدیک زندگی کو شریعت کی پابندیوں میں جکر کر بھتر نہیں بنایا جا سکتا تھا۔ اس لئے یہ ندہبی اور دنیاوی پابندیوں سے خود کو آزاد رکھتے تھے۔ ان میں ہر ندہب اور فرقہ کے لوگ شامل تھے۔ ان کے آزادانہ رویہ کی وجہ سے علاء اور حکومت انہیں جمالت و محمرابی میں مبتلا سمجھتے تھے، مگر حکومت کو ان سے کسی فتم کا سیاسی خطرہ نہیں تھا، اس لئے وہ ان سے چٹم یوشی کرتے تھے۔

صوفیاء کے مقبول ہونے کی وجہ بیہ تھی کہ علماء کاروبیہ عوام کے ساتھ رعونت اور تشدد کا تھا، وہ حکومت کا ایک حصہ ہوتے ہوئے صاحب اقتدار سے اور ان کے تعلقات بھی امراء اور اعلیٰ طبقوں سے تھے، غیر مسلموں کے ساتھ ان کاروبیہ انتہائی سخت تھا اور وہ انہیں کافرو مشرک قرار دے کر انہیں واجب القتل سجھتے تھے، اور ان سے کسی بھی فتم کے ساجی اور تعلقات کے خلاف تھے۔

علاء کے مقابلہ میں صوفیوں کے ہاں قوت ہر داشت تھی۔ ہندوؤں اور مسلمانوں کو خداکی مخلوق سمجھ کر ان سے ہمدر دی کرتے تھے اور بادشاہوں کو بھی ہیں مشورہ دیتے تھے کہ رعیت کے ساتھ بہتر سلوک کرو. چنانچہ شخ محب اللہ اللہ آبادی (وفات ۱۶۴۸ء) نے شاہ جمال سے کما تھا کہ ہندواور مسلمان خداکی مخلوق ہیں، اس لئے بادشاہ کو چاہئے کہ وہ رعیت کے ساتھ اچھا سلوک کرے۔ (۱)

اکشرصوفیاء نے سمع موسیقی اور رقص کو اختیار کیا جس نے زندگی میں ٹھسراؤک جگہ حرکت پیداکی، اور خشکی کی جگہ رنگین آگئی۔ سمع کے دوران موسیقی اور اشعار سامعین کو متاثر کرتے تھے۔ موسیقی اور رقص نے صوفیاء کی خانقاہوں کو مقبول بنانے میں بری مدد دی۔

# \_1\_

ہندوستان کے سیاس و ساجی ماحول میں صوفیاء نے عوام کی ضروریات کو پورا کیا اور ان کو وہ حالات ملے جنموں نے ان کو ہندوستان میں مقبول بنایا۔ مثلاً جب

یمال مقامی لوگ مسلمان ہوئے تو تبدیلی ندہب نے ان کی زندگی میں ایک خلا پیدا کر دیا.
کیونکہ اسلام مین خدا کا جو تصور ہے اس میں کوئی شکل وصورت نہیں جو نظروں کے سامنے ہواور جس سے مرادیں مائلی جا سکیں. اس لئے اس کا نعم البدل عوام کو صوفیاء کی شکل میں ملا، جن کے بارے میں ان کے مریدول نے کرامتوں کے قصے اور کمانیاں پھیلار کھی تھیں اور جس کی وجہ سے پیرکی شخصیت عام انسانوں کے مقابلہ میں بلند و بالا اور مافوق الفطرت ہو گئی تھی، بلکہ انہیں گئی تھی، بیہ مافوق الفطرت شخصیت نہ صرف انسانی خواہشوں کو پورا کرتی تھی، بلکہ انہیں بیاریوں سے بھی نجات دلاتی تھی، اس کے علاوہ یہ خدا اور بندوں کے درمیان واسطہ اور وسلہ کا بھی کام مرانجام دیتی تھی۔

اس لئے آیک ایسے معاشرہ میں جہال التعداد اقتصادی اور ساجی مسائل ہون. جہال طرح طرح کی بیاریاں ہوں اور ان کا موثر و کامیاب علاج نہ ہو. جہال محرومیوں کی بہتات ہو اور ان کی تسکین کا کوئی ذریعہ نہ ہو. تو ایسی صورت میں لوگ ان غیر فطری طریقوں پر ایمان لے آتے ہیں۔ یمی وجہ تھی کہ صوفیاء کی خانقاہیں نچلے طبقوں کے عوام کے لئے مرادیں پانے کامرکز بن گئیں۔

روی بی وسرا سب سے بھی ہوا کہ تبدیلی ندہب کے بعد نجلی ذات کے لوگوں کو اسلامی معاشرہ میں مسادی مقام نمیں ملا۔ اس کا ان پر زبر دست اثر ہوا کیوں کہ ایک طرف تو انہوں نے اپنا فدہب چھوڑا اور اپنی ذات برادری سے نکالے گئے تو دوسری طرف مسلمانوں نے معاشرے میں ان کو برابری کا درجہ بھی نمیں دیا گیا۔ اس لئے صوفیاء کی ماتاہوں میں جمال ان کو بازیابی کے مواقع ملے اور ان کے سلمہ میں شامل ہونے کے بعد خاتاہوں میں جمال ان کو بازیابی کے مواقع ملے اور ان کے سلمہ میں شامل ہونے کے بعد ایک طرح سے برادری شامل ہوگئے. اس نے ان کی ساجی ضرورت کو پورا کیا اور ان کی ساجی محروی ایک حد تک پوری ہوگئی۔

\_\_٢\_\_

عوام بادشاہ اور انظامیہ کے اعلیٰ عمدیداروں تک رسائی حاصل نہیں کر سکتے تھے اور خانقابوں میں امراء اور انظامیہ کے احلیٰ عمدیدار بھی آیا کرتے تھے، اس لئے لوگ اس امید میں بھی وہاں جاتے تھے کہ اس وسیلہ سے وہ اپنی بات ان تک پہنچا سکیں گے اور اپنی خواہشات کی یمکیل کر سکیں مے۔ خواہشات کی یمکیل کر سکیں مے۔

لوگ صوفیوں کے ذریعہ اپنی عرضیاں بادشاہ اور امراء تک پہنچاتے تھے چنانچہ شخ رکن الدین ابوالفتح جو سرور دی سلسلہ سے تھے جب دربار جاتے تو ضرورت مند راستہ ہیں آپ کوعرضیاں دیتے جاتے اور آپ کی پاکئی عرصہ ں سے بھرجاتی۔ آپ نے خادم کوہدایت کر رکھی تھی کہ عرضیاں بادشاہ کے سامنے رکھے تاکہ وہ اپنی موجودگی ہیں ان پر موافق تھم لکھوا سکیں۔ (۲) مخدوم جمانیاں جمال گشت کے بارے ہیں بھی ہے کہ وہ ضرورت مندوں کی درخواسیں فیروز شاہ تعلق تک پہنچاتے تھے (۳) خاص طور سے مغلوں کے ذائد میں صوفیوں کے دربار سے اچھے تعلقات تھے اور وہ لوگوں کی شکایتیں بادشاہ تک بہنچاتے تھے۔ (۴) اس کی وجہ سے صوفیاء عوام میں مقبول ہوئے اور ان کی خانقا ہوں میں ضرورت مندوں کا مجمع رہنے لگا۔

اگر کسی صوفی کامعقد کوئی بادشاہ شنرادہ یا کوئی بردامیر ہو جاتا تواس صورت میں اس کے مریدوں کی تعداد بھی بڑھ جاتی تھی۔ کیونکہ مرید بھائی ہونے کی حشیت سے لوگ اس سے اپنے کام کرا سکتے تھے اور اس ذریعہ سے اپنے لئے ملاز متیں اور دیگر مراعات حاصل کر سکتے تھے اس کی مثال احمد سمرہندی کے خطوط میں جن میں انہوں نے اپنے معقد امراء، کواپنے مریدوں کے کام کے لئے لکھا ہے۔

# \_\_\_\_\_\_

ہندو متان میں خانتاہ ایک ایا ادارہ بن گئی تھی جس میں پیر اور صوفی کے ماننے والے اور عقیدت مند حکران اور امراء عطیات دیا کرتے تھے اور اس طرح ان کی خوشنودی کے ذریعہ خداکی خوشنودی حاصل کیا کرتے تھے۔ اس کے لئے خانقاہ میں ہرروز

نذر نیاز ، تخفے اور فقوعات کثرت سے آتی تھیں۔ چونکہ اکثر خانقابوں میں یہ وستور تھا کہ وہ نقری اور تخفہ تخائف ضرورت مند لوگوں میں تقسیم کر دیتے تھے اس لئے یمال حاجت مندوں اور مفلسوں کا ایک ہجوم رہتا تھا کہ شاید انہیں عطیات میں سے کچھ مل جائے اس داد و رہش کی دجہ سے خانقاہ کے شخ کی عزت اور بڑھ جاتی تھی اور وہ غریبوں کے لئے فیاض و دانا بن کر ابھر آتھا۔

اس کے علاوہ ہر خانقاہ میں رہائش کا بھی انتظام ہوتا تھا، اور لنگر بھی جاری رہتا تھا۔
اس لئے وہ تمام غریب و مفلس اور بے کار لوگ جن کا مقدر بھوک اور فاقہ تھاان کے لئے یہ خانقابیں روٹی حاصل کرنے اور سرچھپانے کا ذریعہ بن گئیں اس لئے ایک ایی جگہ جمال رووقت کا کھانا مل جائے رہے ہو جگہ مل جائے اور عطیات میں سے پچھ نقدی مل جائے ایک جگہ محروم لوگوں کے لئے ایک نعمت سے کم نہ تھی۔ مثلاً نظام الدین اولیا" کے بارے میں ہے کہ آپ کے ہاں ہر روز ہزاروں کی نذر نیاز آئی گر آپ اسے فورا فرج کر دیے اور آپ کے دروازے سے کوئی مایوس نمیں جاتا۔ تین ہزار علاء و فضلاء علاوہ طالب علموں اور حافظوں کے اور دو سو توال بھیشہ آپ کی سرکار میں پرورش پاتے شے طالب علموں اور حافظوں کے اور دو سو توال بھیشہ آپ کی سرکار میں پرورش پاتے شے

ای طرح دوسرے سلسلہ میں صوفیوں کے باں رہائش اور کنگر کی سولتیں تھیں. جو غریب اور بے کار عوام کو رزق فراہم کرتی تھیں اور لوگ ایک خانقاہ سے دوسری خانقاہ میں آتے جاتے رہتے تھے اور اس طرح ابنی زندگی گزار دیتے تھے۔

خود صوفیاء میں اکثر کے حکمرانوں سے تعلقات تھے جس کی وجہ سے انہوں نے دولت مندی اور خوشحالی کی زندگی گزاری. جیسے شِخ گیسو دراز. اور شِخ احمد کھٹو ( 2 )

\_^\_

صوفیاء نے ہمیشہ حکم آن طبقول سے مفاہمت کی اور مجھی حکومت وقت کی مخالفت نمیں کی اور نہ ہی انہوں نے ساسی نظام اور حکومتی اداروں میں کسی تبدیلی کے لئے کوئی تحریک چلائی بلکہ ہرسیائی تبدیلی کو انہوں نے خاموثی سے تعلیم کرلیا اور ہرامیدوار کو جس ،
نے تخت و تاج پر قبضہ کر لیا اسے جائز تھران تسلیم کر لیا نظام الدین اولیا ' جنہوں نے کئ تھران خاندانوں کی تبدیلی کو دیکھا، مجھی خود کو سیاست میں ملوث نہیں کیا اور علاؤ الدین م خلجی اور خسرو خان دونوں کو بادشاہ تسلیم کر لیا۔

چونکہ صوفیاء نے اس حقیقت کا اور اک کر لیا تھا کہ وہ اپنے سلسلہ اور خانقاہ کو اسی
وقت محفوظ رکھ کتے ہیں جب کہ وہ موجودہ بر قرار سیاسی نظام کو تسلیم کر لیں اور اس میں کس
تبدیلی کے خواہش مند نہ ہوں، اس لحاظ سے صوفیاء نے اپنی تعلیمات کے ذریعہ سیاسی نظام
اور حکمران طبقوں کو فائدہ بہنچایا، کیونکہ ان کے پاس نچلے طبقوں کے محروم لوگ خواہشات و
تمناؤں کے ساتھ آتے تھے اور اپنی معاشی و ساجی نا آسودگی کا حل چاہتے تھے اور وہ اس کا
علاج ترک دنیا، توکل، قناعت، صبر، عبادت، چلہ کشی مراقبہ اور ذکر میں بتاتے تھے۔ اس
میں یہ ایک طرف مرید کے دل میں دنیا سے نفرت بیدا کرنے تھے اور اس کے روحانی
درجوں کو بلند کرنے میں اسے مصروف رکھتے تھے تو دوسری طرف معاشرہ میں ہونے وال
درجوں کو بلند کرنے میں اسے مصروف رکھتے تھے تو دوسری طرف معاشرہ میں ہونے وال
خانف مزاحمت کے جو بھی جذبات ہوتے تھے انہیں اس ذریعہ سے دبا دیا جاتا تھا۔

نہ ہی ہے صوفیا پی تعلیمات سے معاشرہ کے ساجی حالات کو بدل سکے، اور معاشرہ میں زات پات اور اشراف و اجلاف کا جو فرق تھاوہ اسے منا سکے اور معاشرہ میں ساجی اونچ پنج برتری و کمتری اسی طرح سے قائم رہی۔

اس دجہ سے ان کے ماننے دالوں نے حالات کو جیسے کہ وہ تھے اس طرح سے تسلیم کر لیا اور ان میں کسی فتم کی ردو بدل اور تبدیل کی ضرورت محسوس نہیں کی محرومیوں کی آگ میں جلنے والوں کو روحانیت کا ایبا ٹھنڈا سکوں ملا کہ انہوں نے بغاوت، مزاحمت، جدوجہد اور مقابلہ کے تمام خیالات کو دل سے نکال دیا اور حالات پر راضی بہ رضا اور تقدیر کے ہاتھوں خوشی سے گرفتار ہو گئے۔

اس لئے صوفیاء ان کی تعلیمات اور خانقابیں حکومت کے لئے اور حکران طبقول کے

ت له ۱۲۶

ار څخاکرام: دور کړ سرامام

n- Tilki: Norn-rry

٠٧٠ ايش:

,, ,

مداه -هم :خشوّلوّا - ۱

- النيا ك- ١٩٠٠ <u>- ١</u>

# مسلمان عهد برطانيه ميں

مغل زوال کے وقت تک ہندوستان میں مسلمان معاشرے کی ہیئت و ساخت اپنی جگہ جامد ہو چکی تھی، حکومتی ادارے سابی نظام ، ثقافتی و ساجی روایات حکومتوں کے بدلنے، حکمران خاندانوں کی تبدیلی، اور سابی ٹوٹ بھوٹ سے متاثر ضرور ہوئیں، مگر ان کی بنیادیں اپنی جگہ رہیں۔ آخری عمد مغلیہ میں جب کہ ہندوستان کی دوسری اقوام مثلا مراپشہ، جاٹ ، راجپوت اور سکھ سابی طور پر طاقور ہو رہے تھے، لیکن یہ چیلنی بھی مسلمان معاشرے کے جمود کو نہیں توڑ سکااور انہوں نے اس ڈھانچہ کو جوں کاتوں رہنے دیا جو انہیں ورافت میں ملا تھا۔ بادشاہ سے وفاواری ، امراء کی مراعات ، خاندان کا تصور ، ذات پات کا فرق، محتلف فرق، عورت کی محتر حیثیت ، ذہبی عقائد و خیالات شہر و دیمات کی ثقافت کا فرق، محتلف فرق، عورت کی محتر حیثیت ، ذہبی عقائد و خیالات شہر و دیمات کی ثقافت کا فرق، محتلف طبقوں کے در میان معاشی و ثقافتی تضاو ، پیر پرسی و تو ہمات پر اعتقاد غرض ہر چیزائی طرح سے طبقوں کے در میان معاشی و ثقافی تضاف ، پیر پرسی و تو ہمات پر اعتقاد غرض ہر چیزائی طرح سے خواہش تھی ، نہ بنی و تو نمی و تو ہمات پر اعتقاد غرض ہر چیزائی طرح سے خواہش تھی ، نہ بنی چیز کو اختیار کرنے کا حوصلہ اور آگے ہو صلح کی جرات ۔ وہ ہو سیدہ و خشہ و کم دور روا بات کو سینہ سے لگائے ہوئے تھے۔

ان حالات میں اہل برطانیہ نے ہندوستان میں سابی اقتدار حاصل کیا۔ ابتدا میں انہوں نے معاشرے کی ساخت میں کوئی زیادہ تبدیلی نہیں کی گر برطانیہ کوئی مقای طاقت نہیں تھی یہ ایک غیر ملکی طاقت تھی اور ان کے ملک کے حالات ہندوستان سے مختلف تھے، اس کے علاوہ ان کامقصد صرف اقتدار ہی حاصل کرنانہیں تھا بلکہ بنیادی طور پر وہ اقتصادی ذرائع کا استحصال کرنا چاہتے تھے۔ اس لئے جب ان کے سیاسی اقتدار کی بنیادیں مضبوط ہوئیں تو انہیں اس بات کی ضرورت پیش آئی کہ وہ حکومت کے ڈھانچہ اور ہندوستان کے ہوئیں تو انہیں اس بات کی ضرورت پیش آئی کہ وہ حکومت کے ڈھانچہ اور ہندوستان کے

معاشرے کی ساخت کو تبدیل کریں۔

غیر مکی طاقت اور ایک مختلف نسل سے تعلق رکھنے کی وجہ سے ان کے لئے ضروری قاکہ وہ اپنی سیاسی برتری کے لئے اور اپنے اقتدار کے لئے کوئی جواز تلاش کریں۔ اس لئے انہوں نے یہاں کی تہذیب و ثقافت پر حملے شروع کئے کہ جس سے یہ خابت ہو جائے کہ اہل ہندوستان غیر مہذب اور صلاحیت سے محروم لوگ ہیں اور صدیوں کی مطلق العنان حکومتوں نے ان کی ذہنی صلاحیتوں کو ختم کر کے رکھ دیا ہے۔ اس لئے یہ ان کا مقدر ہے کہ یہ یہ محکوم بن کر رہیں۔ یہ بندوستان کے لئے باعث رحمت ہے کہ یہاں انگریزوں کی حکومت قائم ہو گئی اور انہیں پوری تہذیب کی نعتوں سے مالا مال ہونے کا موقع مل گیا۔ حکومت قائم ہو گئی اور انہیں پوری تہذیب کی نعتوں سے مالا مال ہونے کا موقع مل گیا۔ اس ضمن میں مسلمان معاشرہ خاص طور سے ان کے ثقافتی حملوں کی زد میں آیا۔ یہ

اس من میں صفحان معامرہ عام طور سے ان سے سال مواور اس کے بید ہیں ان پہلاموقع تھا مسلمان معاشرہ پر داخلی حملے کے بجائے خارجی جملہ ہوا اور اس کے بتیجہ میں ان کا ند ہب جدید زمانہ کے رحجانات کی روشن میں قدیم و متروک روایات کا مجموعہ خابت ہوا اور ان کی جدید زمانہ کے رحجانات کی روشن میں قدیم و متروک روایات کا مجموعہ خابت ہوا اور ان کی تمام تہذیبی و ثقافتی روایات انتمائی فرسودہ خابت ہوئیں۔ اگر میزوں نے جب مسلمان ریاستوں پر قبضہ کیا اور جہائی خاندانوں کو اقتدار سے محروم کیا. امراء و جاگیرداروں کی زمسس حجینیں، ان کے عمدے و ملاز متیں ختم کیں ان کی ساجی و فد ہی زندگی میں دخل دیا وراخت و شادی بیاہ کے قوانین میں تبدیلی کی، ریونیو کا طریقہ بدلا، عدالتی انتظام نیا شروع کیا، تعلیمی فظام میں بنیادی تبدیلیاں لائے اور انتظامیہ کا پورا ڈھانچہ بدل دیا تو اس نے معاشرے کے جمود کو توڑ کر اسے بالکل الٹ پلٹ دیا۔

انگریزی دور اور انگریزی تقافت کار دعمل ہندوستان کے مختلف علاقوں میں مختلف انداز سے ہوا۔ جنوبی ہندوستان میں مسلمان تاجر پیشہ تھے اور ان کا تعلق عرب کے تاجروں سے تھاجو ابتدائی زمانہ میں یماں آکر آباد ہو گئے تھے۔ تاجر ہونے کے لحاظ سے ان کے رویہ میں کچک تھی اور طالات سے مجھونہ کرنے کاجذبہ، اس لئے انہوں نے اس نئی تبدیلی کو رسیم کی افزار میں رہتے ہوئے ان کی زبان بھی سیمنی شروع کر دی۔ (۱)

شالی ہندوستان میں جمال مسلمان جا گیردارانہ نظام کے سب سے بوے ستون تھے اور جن کا تعلق فاتحین کی نسل سے تھا، انہوں نے اگریزی اقتدار کو خوشی سے تسلیم نہیں کیا، چونکہ ان میں مزاجمت کی طاقت مفقود تھی اس لئے یہ لوگ سمٹ کر خاموشی سے ایک خول میں بند ہو گئے اور نئی تبدیلیوں سے آنکھیں بند کر لیں اور ہرنئ چیز سے ان میں نفرت پیدا ہو گئی۔ یہ ایک فکست خوردہ معاشرہ کا انتہائی فرسودہ ردعمل تھا۔ انہوں نے تبدیل ہوتے ہوئے حالات کو سجھنے کے بجائے اسے نظر انداز کردیا۔

#### \_1\_

انکریزی اقدار کے اثرات مسلمانوں کے ہر طبقہ پر مختلف ہوئے، ان سے وہ لوگ بھی متاثر ہوئے جن کا تعلق نچلے طبقوں سے تھا، اور جن کاروز گار حکمران طبقوں سے وابسة تھا۔ جب ہندوستان کی خود مختار مسلمان ریاستیں ختم ہوئیں تو اس نے مسلمان ساہیوں کو بیروز گار کر دیا، مسلمانوں کی اکثریت کا تعلق فوج سے ہوا کر تا تھا، اور فوج ختم ہونے کے بعد انہوں نے دوسرے پیٹوں کو اختیار کرناعزت کے خلاف سمجھا، اس لئے تلاش معاش میں یہ پورے ہندوستان میں بھر گئے، اور ان ریاستوں کی طرف رخ کیا جو اب تک باتی تھیں، اس جرت کے عمل نے ان کی جڑوں کو اور کمزور کر دیا اور ایک جگہ مستقل نہ رہنے کی وجہ سے خاندان کھڑے ہو گئے۔

بنگال میں بنی تبدیلی سے وہاں کا مسلمان جاگیر دار طبقہ متاثر ہوا، کیونکہ برطانوی حکومت نے مسلمان جاگیرداروں کو ہٹا کر براہ راست ہندو کسانوں سے رابطہ قائم کیا جس کی وجہ سے بیہ خاندان آن واحد میں مفلس ہو کر رہ گئے۔

بنگال میں دوسرا متاثر ہونے والا طبقہ مسلمان کارگروں کا تھا، جو چھوٹی چھوٹی صنعتوں کے ذریعہ اپنے خاندانوں کی کفالت کرتے تھے، برطانیہ کی صنعتی ایجادات اور ترقی نے ان کارگروں کو بیروز گار کر دیا اور ان کا خاندانی فن نے حالات میں تباہ ہو گیا۔ مجموعی طور پر انگریزی اقتدار نے طبقہ اعلیٰ کے مسلمانوں کو سب سے زیادہ متاثر کیا،

کیونکہ اپنی حکومت کی وجہ ہے ان میں احساس تحفظ تھا، ان کی تمذیبی اور ثقافتی روایات کو حکومت کی سرپرستی حاصل تھی، اقتدار ہے محرومی نے انسیں خلامیں معلق کر ویا اور انسیں احساس ہوا کہ وہ ہندو اکثریت اور برطانوی اقتدار کے در میان بے سارا اور بے آسرا ہو کر رہ گئے ہیں۔

اس تبدیلی سے علاء کا طبقہ بھی متاثر ہوا کونکہ اب تک حکومت کی سربر تی میں انہیں عمدے و منصب و مراعات ملی ہوئی تھیں، جب برطانیہ کا سیکولر قانون آیا تو علاء جو بحثیت صدر، مفتی اور قاضی کے طاذم تھے، برطرف کر دئے گئے، اس نے ان کے طبقہ کو بے کار کر کے رکھ دیا، جب وہ حکومت کی سربرستی سے محروم ہوئے تو ان کے لئے سوائے اس کے کوئی راستہ نہیں تھا کہ اب وہ اپنا رشتہ عوام سے جوڑ لیس، کوبکہ اب عوام ہی کے ذریعہ وہ اپنی آلمنی کے وسائل بیدا کر سکتے تھے۔ اس نے ان کا اقتدار گھٹا کر مدرسوں میں محدود کر دیا اور ان کے فرائض بیر رہ گئے کہ وہ مسئلہ مسائل بتاتے رہیں۔

 خطرہ میں پڑھئی تھی اور ان تحریکوں نے عام مسلمان کو اکسایا تھا اور بغاوت پر آمادہ کیا تھا خصوصیت سے فرانفی تحریک جس کی شکل عوامی تھی اور وہ عوای حقوق کے لئے لڑرہے تھے۔ اس لئے اونچ طبقوں کے مفاد میں نہیں تھا کہ مسلمان مزاحمت کو اختیار کریں۔ اس لئے اول مسلمانوں کو اس بات کا یقین دلایا گیا کہ ہندوستان دارالحرب نہیں دارالامان ہے، مولوی کر امت علی جو بنگال کر ہنے والے تھے انہوں نے یہ دلیل دی کہ چونکہ ہندوستان میں مسلم پرسنل لا بر قرار ہے اس لئے یمال جماد فرض نہیں۔ سرسید نے کہا کہ مسلمان ہندوستان میں امن میں رہ رہے ہیں اور انہیں نہ ہی آزادی حاصل ہے اس لئے جماد فرض نہیں۔ ہندوستان نہ تو دارالحرب ہے اور نہ دارالامان، بلکہ دونوں کے در میان ہے۔ مولوی چراغ علی نے کہا کہ ہندوستان نہ تو دارالحرب ہے نہ دارالامان بلکہ یہ برطانوی مولوی چراغ علی نے کہا کہ ہندوستان نہ تو دارالحرب ہے نہ دارالامان بلکہ یہ برطانوی ہندوستان ہوئے مالات میں یہ بحث ہی فغول ہے۔ (۹)

اس کے ساتھ ہی مرسید نے اس بات کی کوشش کی کہ سیاسی، تغانیی، ثقافتی، اور خہبی شعبوں میں مسلمانوں اور انگریزوں میں مفاہمت اور تعاون پیدا کیا جائے۔ اس وقت یہ مسلمان امراء اور جاگروار طبقوں کی ضرورت بن گئی تھی جو بدلے ہوئے طلات میں اپنی ساکھ اور و قار کو دوباہ قائم کرنا چاہجے تھے۔ اس سلسلہ میں ان کی راہ میں جو رکاوٹیں تھیں انہیں سرسید اور ان کے ساتھیوں نے بڑی خوبی اور عمر گی کے ساتھ دور کیا۔ چنانچہ سرسید نے پہلی مرتبہ خرجب کا ترتی پند نظریہ پیش کیا ورنہ اب تک خرجب میں صرف احیاء کی باتیں کی جاتی تھیں اور اسلام کو غیر اسلامی روایات و عقائد سے پاک صاف کرنے پر زور دیا جاتا تھا۔ اور اس مثانی معاشرہ کو قائم کرنے کی بات کی جاتی تھی جو ابتدائی اسلامی دور میں قائم ہوا تھا۔ اس کر بر عکس اب جب کہ اس کا سابقہ مغرب سے پڑا اور یہ یورپ کی سیاسی و ثقافی و سائنس و فنی ترتی سے دوچار ہوئے تو اس کے مقابلہ میں انہیں اپنا معاشرہ بڑا اپس ماندہ نظر آیا اور ساتھ ہی شدت کے ساتھ یہ سوال ابھرا کہ کیا اس پس ماندگی کا سبب نہ جب بہ سرسید اور ان کے ساتھیوں نے یہ نہیں کما کہ احیاء کے ذریعہ خالص اسلام کو معاشرہ میں نافذ کیا وار اس میں سے غیر اسلامی روایات کو ذکال دیا جائے بلکہ انہوں نے اس موقف کو جائے اور اس میں سے غیر اسلامی روایات کو ذکال دیا جائے بلکہ انہوں نے اس موقف کو جائے اور اس میں سے غیر اسلامی روایات کو ذکال دیا جائے بلکہ انہوں نے اس موقف کو جائے اور اس میں سے غیر اسلامی روایات کو ذکال دیا جائے بلکہ انہوں نے اس موقف کو

افتیار کیا کہ ذہب اسلام ایک وسیج اور ہمہ گیر ذہب ہے اور اس میں سیای ثقافی اور سائنسی تبدیلیوں کو ضم کرنے کی گنجائش ہے۔ اسلام جدیدیت کا مخالف نہیں بلکہ اس کا حامی ہے۔ جدید نظریات کا اسلام سے تضاد نہیں بلکہ یہ عین اسلام ہے اس لئے انہوں نے قرآن کی تفییر میں اس بات کی کوشش کی کہ علاء قدیم کے مقابلہ میں نئی اور جدید سائنسی و ثقافی اصلاحات کے ذریعہ تشریح کی جائے۔ انہوں نے ان اعتراضات کا بھی جواب ویا جو اسلام اور مسلمانوں پر یورپ کے علاء و مفکرین کررہے تھے۔ اس طرح انہوں نے اسلام میں ترتی بہندی کے نظریہ کو ہندوستان میں روشناس کرایا جے مولوی چراغ علی اور امیر علی نے بعد میں اور آگے بردھایا۔

مرسید نے امحریزی حکومت سے مفاہمت کی غرض سے اس بات کی بھی کوشش کہ ہندوستان کے مسلمان صرف اپنے مفاوات کے بارے میں سوچیں اور ہندوستان سے باہر عالم اسلام، پان اسلام ازم اور امت مسلمہ سے کوئی تعلق نہیں رکھیں اس مقصد کے تحت انہوں نے خلافت کے اوارے پر مضمون لکھا اور یہ ثابت کیا کہ خلافت وقت کے ساتھ ختم ہو بچل ہے اور خلیفہ ونیا کے تمام مسلمانوں کا سربراہ نہیں ہے اس لئے ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے یہ قطعی ضروری نہیں کہ وہ خلیفہ کو سربراہ مانیں بلکہ ہندوستان میں رہے مسلمانوں کے لئے یہ قطعی ضروری نہیں کہ وہ خلیفہ کو سربراہ مانیں بلکہ ہندوستان میں رہے ہوئے اپنے مفاوات کے لئے برطانوی حکومت سے تعاون کریں۔

مرسید نے اس چیز کو بھی محسوس کر لیا تھا کہ مسلمانوں کے مدرسوں اور تعلیمی اداروں میں صرف مسلمانوں کی ابتدائی تاریخ پڑھائی جاتی ہے اور طالب علم ہندوستان کی آریخ سے خبررہتے ہیں اس لئے انہوں نے ہندوستان کی تاریخ میں دلچیں پیدا کرنے کی غرض سے منہاج سراج کی طبقات ناصری ابو الفصل کی آئین اکبری اور جہاں کیرکی توزک جہانگیری کو ایڈٹ کر کے طبع کرایا۔ ان کی ابنی کتاب آثار العنادید کو بھی اس میں شامل کیا جا سکتا ہے کیونکہ اس میں دبلی کی تاریخی عمارتوں کا ذکر ہے۔

سرسیدی تحریک نے مسلمان شرفاء، امراء اور جا گیر دار طبقے کو پس ماندگی سے نکال کر جدید مغربی تعلیم سے روشناس کرایا اور انگریزوں کے ساتھ وفادار رکھنے کے لئے انسیں فتوى مشهور ب- شاه عبدالعزيزات فتوي مي لكهة بي كه:

"جب کافر کسی اسلامی ملک پر قابض ہو جائیں اور اس ملک اور المحقہ اضلاع کے لئے یہ ناممکن ہو کہ وہ ان کو اس سے باہر نکال سکیں، یا ان کو باہر نکا لئے کی امید باتی نہ رہے اور کافروں کی طاقت میں یہاں تک اضافہ ہو جائے کہ وہ اپنی مرضی سے اسلامی توانین کو جائز یا ناجائز قرار دیں اور کوئی اتنا طاقتور نہ ہو جو کافروں کی مرضی کے بغیر ملک کی مال گزاری پر قبضہ کر سکے اور مسلمان باشندے اس میں امن وامان سے زندگی بسرنہ کر سکیں جیسا کہ وہ پہلے کرتے سے۔ تو یہ ملک سابی اختبار سے وار الحرب ہو جائے گا" (۳) مولوی عبد الحنی این فتوی میں کہے ہیں کہ:

"عیسائیوں کی پوری سلطنت کلکتہ ہے لے کر وہلی اور ہندوستان خاص سے ملحقہ ممالک (یعنی شالی مغربی سرحد) تک سب کی سب دارالحرب ہے کیوں کہ کفراور شرک ہر جگہ رواج پا چکا ہے اور ہمارے شرعی توانین کی کوئی پرواہ نمیں کی جاتی۔ جس ملک میں ایسے حالات پیدا ہو جائیں وہ ۔۔ دارالحرب ہے " (م)

علاء کی ایک اقلیت نے اس خیال ہے کہ ہندوستان دارالحرب ہے، ہجرت کر کے حجاز میں رہائش اختیار کر لی اور وہاں درس و تدریس کا سلسلہ شروع کر دیا. انہوں نے ہندوستان سے آنے والے طالب علموں اور علاء کو اپنے قدامت پرستانہ خیالات سے مسلسل متاثر کیا۔

 خواہش پیدا ہوگئی اس زمرے میں وہ مقامی ہنددستانی مسلمانوں کو بھول گئے اور صرف ان لوگوں کی بات کی جو ہجرت کر کے اس ملک میں آئے تصاور جو خالص عربی ثقافت کے لئے عرب جانا چاہج تھے یا اعلیٰ و ہرتر ثقافتی روایات کے تحفظ کے لئے وسط ایشیا و ایران میں پناہ لینا چاہتے تھے، ہندوستان کو دار الحرب قرار دینے کے فتوی نے حالات سے مقابلہ کرنے کے بجائے راہ فرار افتتیار کرنے پر مجبور کیا۔

ان علماء کے تاریخی شعور کا اس سے بھی اندازہ ہوتا ہے کہ وہ ہندوستان میں مسلمان حکرانوں کے دور کو اسلامی عمد سیحقتہ تھے اور اس حقیقت کا ادراک نہیں کیا کہ بیہ مسلمان حکران خود جب شریعت سے ان کے مفادات ٹکراتے تھے تو وہ اس سے روگر دانی کرتے تھے اور اسے پس پشت ڈال دیتے تھے۔

ان فوؤل کے بہ موجب جب ہندوستان وارالحرب قرار پایا تواس صورت بیل ہر مسلمان کے لئے یہ لازمی ہوا کہ جہاد کے ذریعہ ان حالات کو ختم کرے جو اس ملک کو دارالحرب بنائے ہوئے ہیں۔ چونکہ ہندوستان میں مسلمانوں کا کوئی اہام نہیں تھااور نہ ان کی سابی تنظیم تھی اس لئے اس فیصلہ کا اختیار مسلمانوں کے انفرادی مفادات پر تھا، وہ لوگ جنہیں برطانوی اقتدار سے فائدہ پہنچا تھا انہوں نے اسے دارالسلام یا داراللمان سمجھا اور جنہیں نقصان ہوا تھا انہوں نے اسے دارالحرب قرار دیا ان میں خصوصیت سے فرانسی تحریک اور سید احمد بریلوی کی جہاد تحریک تھی۔ ان کی دلیل کے مطابق صرف مسلمانوں کے اکثرتی ملک میں یااس ملک میں جہاں مسلمان حکران کی حکومت ہو مسلمان اپنے نہ ہی امور پورے کر سے جی ۔ اس لئے یا تو اسلامی حکومت کے قیام کے لئے جہاد کرنا چاہنے یا ملک سے جبرت کرنا چاہنے یا ملک

# \_\_٣\_

ان حالات میں سید احمد شہید (۱۸۳۱–۱۸۸۱) نے جب جماد کی تحریک شروع کی تو حالات ان کے موافق تھے کیونکہ اٹھار ہویں صدی کے شروع میں مسلمان معاشرے کے ہر

طبقہ میں چاہے وہ جاگیردار ہو یا نچلے درجہ کا دستکار و کارگر اور کسان و کاشتکار ان سب میں ذہبی انتشار اور بے چینی تھی اور ان کی ٹھری ہوئی ذندگی میں جو ہلچل پیدا ہوئی تھی اس نے انہیں پریشان و فکر مند کر دیا تھا۔ سای اقتدار سے مجروی اور معاثی بدحالی نے ہر طبقہ کو متاثر کیا۔ برطانوی اقتدار اور اس کی فوجی طاقت و قوت کے سامنے وہ خود کو بے بس اور مجبور پاتے تھے۔ جو مسلمان ریاستیں باتی بی تھیں انہوں نے برطانوی اقتدار کو تسلیم کر لیا تھااس لئے ان کے لئے مزاحت کے تمام راستے بند ہو چھے تھے۔ اس خلا کوسید احمد شمید کی تحریک نے پرواکیا کیوں کہ ان کے لئے صرف ایک صورت تھی کہ روحانی قوت و طاقت کے حصول کے ذریعہ وہ ایک بار پھر سای طاقت اور مادی وسائل کو حاصل کریں۔ اس لئے وہ علاء بھی جو علم و فضل میں سید احمد شمید سے بڑھے ہوئے تھے وہ ان کے مرید ہو گئے اور سے امید کر نے گئے کہ ان کی روحانی طاقت مسلمان معاشرے میں انقلاب لے کر آئے گی۔

سیداحمد شهیدنے به فیصله کیا که جهاد کی ابتداء برطانوی ہندؤستان سے نہ کی جائے فنی اختبار سے انہوں نے جو فتوی دیا وہ به تھا کہ خلیفه اور امام کی غیر موجود گی میں جہاد کا اعلان نہیں ہو سکتا اس لئے وارالحرب میں جنگ بغاوت ہوگی، اس کے مقابلہ میں سرحد کا علاقہ دارالامان ہے اس وجہ سے وہاں سے سکھوں کے خلاف جماد کیا جائے۔

جہاد کو اخلاقی :واز فراہم کرنے کے لئے اور مسلمانوں کو اس میں شمولیت پر تیار کرنے کے لئے یہ پروپیگنڈہ کیا گیا کہ سکھوں نے مسلمانوں پر ظلم توڑر کھے ہیں اور ان کے علاقوں میں انہیں کوئی نہ ہی آزادی نہیں. مثلا انہوں نے مجدوں میں اذان بند کر دی قرآن شریف کی ہے جرمتی کرتے ہیں اور مجدوں میں گوزے باندھتے ہیں اس قسم کا پروپیگنڈہ نہ ہی جذبات کو اشتعال دلانے کے لئے بہت تھااور آپ کی تحریک میں کثرت سے لوگ شامل ہونا شروع ہو گئے۔ کیونکہ اس تحریک سے برطانوی حکومت کو کوئی خطرہ نہیں تھا اس لئے اس نے بھی ان کی راہ میں کوئی رکاوٹ نہیں ڈالی بلکہ انہیں سولتیں فراہم کیں۔ سیداحہ شہید سے جب کسی نے سوال کیا کہ آپ سکھوں سے جہاد کے لئے کیوں جاتے ہیں اور انگریزوں کے خلاف جنگ کیوں شروع نہیں کرتے تو آپ نے اس کا جواب دیا۔

"کی کا ملک چھین کر ہم بادشاہت کر نانمیں چاہتے نہ اگریزوں کا اور نہ سکھوں کا ملک لینا ہمارا مقصود ہے بلکہ سکھوں سے جماد کرنے کی صرف یمی وجہ ہے کہ وہ ہمارے برادران اسلام پر ظلم کرتے ہیں۔ سرکار انگریزی گومنکر اسلام ہے گر مسلمانوں پر ظلم و تعدی نمیں کرتی اور نہ ان کو فہ ہی فرائض و عبادت لازی سے روکتی ہے۔ پھر ہم سرکار انگریزی پر کس سبب فرائض و عبادت لازی سے روکتی ہے۔ پھر ہم سرکار انگریزی پر کس سبب حیاد کریں"۔ (۲)

انگریزی حکومت نے ان مجاہدین کو پوری پوری سولتیں دیں تاکہ وہ سرحد جاکر سکصوں سے لڑسکیں۔ اس سلسلہ میں انگریزوں کے مقاصد واضح تھے۔ ایک تووہ اس بے چینی کوختم کرنا چاہتے تھے جو ان کے اقتدار کی وجہ سے مسلمان معاشرہ میں پیدا ہوئی تھی دوسرے سکصوں کو اس میں الجھاکر انہیں کمزور کرنا چاہتے تھے۔

خاص بات یہ تھی کہ یہ تحریک شائی ہندوستان اور بنگال میں زیادہ مقبول ہوئی۔
کیونکہ میں وہ علاقے تھے جو اگریزی اقترار کے نتیجہ میں معاثی و سیاسی طور پر زیادہ متاثر ہوئے تھے۔ دوسرے علاقوں کے مسلمانوں نے اس تحریک میں زیادہ ولچیں نہ لی۔ پنجاب میں سکصوں کی حکومت میں مسلمان اعلی عمدوں پر تھے اور فوج میں بھی ان کی کانی تعداد موجود تھی اس لئے وَہاں کوئی تحریک ان کے خلاف نہیں اٹھی اور نہ سید احمہ شہید کو ان کی جانب سے کوئی مدد ملی۔ سندھ کے تالپور میروں نے انہیں اس لئے مدد نہیں دی کہ ان کے بارے میں انہیں جو اطلاعات ملی تھیں. ان کے مطابق وہ اگریزوں کے ایجنٹ تھے (ک) سرحد کے بیمان سردار بھی چونکہ برطانوی اقترار سے زیادہ متاثر نہیں ہوئے تھے اس لئے وہ بھی اس تحریک کو سیجھنے سے قاصر تھے اس لئے یہ تحریک شائل ہندوستان اور بنگال میں محدود ہو کر رہ تحریک کو سیجھنے سے قاصر تھے اس لئے یہ تحریک شائل ہندوستان اور بنگال میں محدود ہو کر رہ تمیں کیا اور یہ تعاون نہ کرنے کی وجدان کے اپنے سیاسی و معاشی صلات تھے۔ ۲۵ میں اس نہیں کیا اور یہ تعاون نہ کرنے کی وجدان کے اپنے سیاسی و معاشی صلات تھے۔ ۲۵ میں اس نہی کی جانب سے بدل گیا المداد کو جانے سے روک و یا اور ان پر مقدمے چلا کر ۱۸۱۳ء سے بدل گیا انہوں نے مجابدین کی مائی المداد کو جانے سے روک و یا اور ان پر مقدمے چلا کر ۱۸۱۳ء سے انہوں نے مجابدین کی مائی المداد کو جانے سے روک و یا اور ان پر مقدمے چلا کر ۱۸۱۳ء سے انہوں نے مجابدین کی مائی المداد کو جانے سے روک و یا اور ان پر مقدمے چلا کر ۱۸۱۳ء سے

۱۸۷۰ء تک انہیں مختلف سزائیں دے کر اس تحریک کوختم عمر دیا۔

جماد تحریک ہندوستانی معاشرہ کے غیر مکی مسلمانوں کے مخصوص ذہن کی پیداوار تھی جو ہندوستان کی اقوام سے مفاہمت اور اشتراک کرنے پر قطعی تیار نہ تھے اور ان کے مقابلہ میں غیر ملکیوں سے معلمہ کرنے اور ان کے ساتھ تعاون کرنے کے لئے راضی تھے، اس لئے سکھوں سے جنگ میں سلرا فائدہ اگر بیزوں کو ہوا، جیسے ابدانی کی آمد نے اگریزوں کی طائت کو مضبوط کیا۔

سیداحمہ شہیداور ان کے رفقاء کے ذہبی خیالات نے بھی مسلمانوں کی اکثریت کو ان سے دور رکھااور وہ اپنے متشددانہ ذہبی خیالات کی وجہ سے اپنے پروگرام کو زیادہ وسیع نہیں کر سکے اور اس سے پہلے کہ وہ زہنی انقلاب لاتے اور مسلمان معاشرہ کو اپنے حق میں ہموار کرتے انہوں نے حالات کو سمجھ بغیرایک ایس سرزمین کو اپنا مرکز بنایانہ تو وہ اس کی جغرافیائی صورت حال سے واقف تھے نہ وہاں کے لوگوں کی عادات رسوم و رواج اور زبان سے اور یہاں بھی انہوں نے شدت اور قوت سے اپنے خیالات کو ان پر مسلط کرنا چاہا اس لئے بہت جلد وہ سمٹ کر محدود ہو گئے ان حالات نے جماد تحریک کو بہت جلد ختم کر ریا۔

# \_~\_

سید احمد شهید کی جہاد تحریک اور حاجی شریعت اللہ ودود میاں کی فرائضی تحریک کا برطانوی انظامیہ پریہ اثر ہوا کہ مسلمان انتہا پہند ہیں اور ان میں دوسروں کے لئے کوئی رواداری نہیں اس لئے انہیں بختی کے ساتھ کچلا جائے اور دوسرے سے علیحدہ رکھا جائے۔ (۸) اس کے ساتھ ہی مسلمانوں کے لئے ایک طبقہ نے یہ محسوس کیا کہ اگریزی اقتدار سے جنگ کر کے یاان سے بخاوت کر کے باتی نہیں رہا جا سکتا ہے اس لئے ان کے ساتھ مفاہمت کی پالیسی کو اختیار کرنا چاہئے۔ اس کے نظریہ کے حامی بڑے برے زمیندار بھی تھے کیونکہ جماد تحریک اور فرانشی تحریک میں ان پر بھی حملے کئے گئے اور ان کی حیثیت و پوزیشن جماد تحریک اور فرانشی تحریک میں ان پر بھی حملے کئے گئے اور ان کی حیثیت و پوزیشن

عالم اسلام سے وور رکینے کی کوشش کی آگہ وہ برطانوی حکومت کی نظرول میں مشتبہ نہ ہوں۔

یماں اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ صرف سرسید نے مسلمانوں میں جدید تعلیم شروع نہیں کی تھی، یہ جدید تعلیم ان سے پہلے شروع ہو بچی تھی جب شالی ہندوستان میں انگریزی اسکول کھلے تو مسلمان طلبہ نے ان میں کثیر تعداد میں داخلہ لیا، ان کی تعداد اس وقت ہندووک سے زیادہ تھی۔ گرید واخلہ لینے والے متوسط طبقہ کے طالب علم تھے مسلمان امراء نے اپنے بچوں کو ان اسکولوں میں اس لئے نہیں بھیجا کہ انہیں وہاں عام بچوں کے ساتھ بیشنا پڑتا (۱۰) اس لئے سرسید نے دراصل ان امراء کے بچوں کو اس بات پر آمادہ کیا کہ وہ جدید تعلیم حاصل کریں اور علی گڑھ میں انہوں نے اپنے ساجی درجہ اور مرتبہ کو تائم رکھا۔ چونکہ سرسید کو برطانوی حکومت کی تائید حاصل تھی۔ اس لئے امراء اور نوابوں نے یسان اپنے بچوں کو بھیجنے میں تامل نہیں کیا، اور علی گڑھ برطانوی وفاداری کا ایک مرکز بن گیا۔

# \_۵\_

جب تک ہندوستان میں سیاسی استحکام رہا یمال کے مسلمانوں نے اسلامی ممالک کی بے چینی، انتشار اور خانہ جنگیوں سے لاتعلقی کا اظہار کیا۔ منگولوں نے جب وسط الشیا اور ایران کو آراج کیا اور جلال الدین خوارزم شاہ ان سے شکست کھاکر ہندوستان میں آیا تو التش نے اسے پناہ وینے سے انکار کر دیا۔ جب مغلول کے زمانہ میں عثانیوں، صفویوں اور انتش نے اسے پناہ دینے سے انکار کر دیا۔ جب مغلول کے زمانہ میں عثانیوں، صفویوں اور از کموں کے درمیان جنگیں ہوئیں تواس وقت بھی ہندوستان کی حکومت ان سے دور رہی، بیا ضرور ہوا کہ ان ہنگاموں کے متیجہ میں جو لوگ ججرت کر کے آئے انہیں پناہ دے دی گئی۔

عمد مغلیہ میں جب حجاز اور دوسرے عربی ممالک سے سفیر آتے تھے توان کا واحد مقصد مغل باد شاہ سے عطیات و مالی امداد وصول کرنا ہو یا تھا، اس لئے ان سفیروں کی دربار

میں کوئی عزت نہیں کی جاتی تھی۔

لیکن آخری عمد میں جب مسلمانوں کا سیاسی اقتدار کمزور ہوا اور انہوں نے خود کو ہندوستان کی ابھرتی ہوئی اقوام کے مقابلہ میں بہس پایا تو اس وقت انہوں نے اپنے تحفظ کے لئے باہر دیکھنا شروع کر دیا اور اپنی مدد کے لئے افغانستان، ایران اور ترکی کے خلیفہ سے مدد کی درخواستیں کرنا شروع کر دیں۔ للذا اس سیاسی انتشار کے ذمانہ میں ان کا جذباتی تعلق امت مسلمہ اور مسلمان ممالک سے بڑھتا چلا گیا، عثانی خلیفہ ان کا سربراہ بن گیا اور حرمین شریف سے ان کا روحانی تعلق اور بڑھ گیا۔

۱۸۵۷ء کے ہٹگامہ کے بعد مسلمان معاشرہ اندرونی و بیرونی طور پر ککڑے کھڑے ہو گیا۔ اقتدار سے مکمل محرومی کے بعد ان کی معاشی و ثقافتی زندگی بھی ٹوٹ پھوٹ گئی۔ ہندوستان کی دوسری اقوام سے ان کے رضے ختم ہو گئے اور انگریزوں نے انہیں یکہ و تناکر دیا۔ ان حالات میں انہوں نے ایک طرف تو اسلام کے شاندار ماضی میں پناہ کی اور دوسرے خود کو امت مسلمہ کا ایک حصہ سمجھ کر اپنے میں اعتاد پیدا کرنا چاہا۔

خبلی نے مسلمان معاشرہ کی پہلی ضرورت کو پورا کیا، کیونکہ ان کے نزدیک اسلامی اریخ کی شان و شوکت کو اجاگر کرنے کی شدت کے ساتھ ضرورت تھی، "ہندوستان کی بست سی تاریخیں ککھی گئیں اور مغلیہ اور تیموریہ کے کارنامے بڑی آب و تاب ہے دکھائے گئے۔ لیکن یہ ظاہر ہے کہ ہنہ وستان کی مجموعی تاریخ بھی ہماری قومی تاریخ کا ایک بست چھوٹا حصہ ہے " (١١) عبدالحلیم شرر، راشد الخیری اور حکیم محمد علی نے تاریخی ناولوں کے ذریعہ اسلامی تاریخ کو ابھارا تو عبدالرزاق کانپوری نے شیلی کے نقش قدم پر چلتے ہوئے البراکمہ اور نظام الملک پر کتابیں لکھیں۔ یہی وہ روایات تھیں جو حالی اور اقبال کو مجد قرطبہ بیں جو مسلامی تاریخ کے عروج و زوال کو بیان کیا، تو اقبال کو مجد قرطبہ بیں جو شان و شوکت نظر آئی، وہ ہندوستان کی مسجد بیں نظر نہیں آئی، شانی مسجد بیں بھی کہ جس شان و شوکت نظر آئی، وہ ہندوستان کی مسجد بیں نظر نہیں آئی، شانی مسجد بیں بھی کہ جس

ہندوستان کے مسلمان معاشرہ میں عالم اسلام سے محبت اور والهاند لگاؤ اس دور میں

اس شدت کے ساتھ ابھراکہ اس کی زد میں آرئ ، ادب، سیاست اور ثقانت ہر چیز آگئی ہے ایک ایسا زبر دست ریلہ تھا جس کی رو میں سب بہہ گئے چونکہ سرسید نہیں چاہتے تھے کہ مسلمان اسلامی ملکوں اور خاص طور سے ترکی سے اپنا تعلق رکھیں، کیونکہ ترکی عالمی سیاست میں برطانیہ کے خلاف تھا اس لئے مولانا ابو الکلام آزاد نے اس پالیسی کی مخالفت کرتے ہوئے حسن نظامی کو ایک خط میں لکھا کہ:

"علی گڑھ تحریک نے مسلمانوں کو عضوشل بنادیا ...... آج کوئی وطنی یا مقامی تحریک مسلمانوں کو فائدہ نہیں پنچا سکتی جب تک کہ تمام دنیائے اسلام میں ایک بین الاتوای اور عالمگیر تحریک نہیں ہوگ۔ زمین کے چھوٹے چھوٹے کلارے چالیس کروڑ مسلمانوں کو کیا فائدہ پنچا سکتے ہیں "۔ (۱۲)

آزاد کاعالم اسلام سے تعلق اس زبان سے بھی ہوتا ہے جو انہوں نے لکھنی شروع کی اور جس میں عربی و فارس کے الفاظ کی بھرمار تھی۔ ان کی تقلید میں دوسرے لوگوں نے بھی اسے اختیار کیااور عربی نماار دو لکھی جانے گئی اور اس نے اردو سیحضے والوں کا حلقہ اور محدود کر دیا اور اس زبان کی ہندوستان کی دوسری زبانوں کے ساتھ مل کر جو نشوو نما ہو رہی تھی، اس میں زیر دست رکاوٹ بیدا ہوئی۔

# \_\_Y\_\_

ہندوستانی مسلمانوں کی عالم اسلام سے وابنتگی نے دو منفرد رحجانات پیدا کئے ۔ ایک تو انہوں نے ایک بار پھر ہندوستان کی قوموں سے اپنے را بطے ختم کر لئے اور ان کے ساتھ تعاون اور مفاہمت کی پالیسی کو اختیار نہیں کیا، دوسرا یہ کہ اگریزوں کے خلاف جدوجہد میں انہوں نے اسلامی ممالک پر بھروسہ کرنا شروع کر دیا اور خود عالم اسلام کا ایک حصہ سمجھ کر انہوں نے یہ فرض کر لیا تھا کہ چونکہ تمام مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں اس لئے ان کی یکار پر دوسرے اسلامی ممالک فورا آ جائیں گے۔

یہ سوچ ان کی تاریخی ناپختگی کا ثبوت تھی۔ انہوں نے ان اسلامی ممالک کے

حلات سے واقفیت کی کوشش نہیں کی جن کی مدد کے لئے یہ طلبگار تھے۔ عرب مملک عثانی سلطنت کا حصہ بن جانے کے بعد ابنی آزادی اور خود مخاری کھو چکے تھے اور ترکی کی خااف وہاں زبردست جذبات تھے جن سے فائدہ اٹھا کر پورپی انسافیوں اور ظلم وستم کے خلاف وہاں زبردست جذبات تھے جن سے فائدہ اٹھا کر پورپی اقوام انہیں بغاوت پر اکسا رہی تھیں۔ ایران میں قاچار خاندان کی حکومت کے نتیجہ بدعنوانیاں اور رشوت زوروں پر تھی اور پورپی سامراجی طاقیس اس پر نظریں جمائے ہوئے تھیں انغانستان و نیا سے کٹا ہوا انتہائی پس ماندہ ملک تھا۔ ترکی سلطنت اپنی وسعت کے بوجھ کے بنچ دبی سسک رہی تھی اور اس میں خود کو محفوظ کرنے کی ہمت نہ تھی اس لئے یہ نامکن تھا کہ وہ دو مروں کی مدد کرتی ۔

اسلامی ممالک کے ان سیاسی طالات سے ہندوستان کا مسلمان معاشرہ ناواقف تھا اس لئے جب انہوں نے ریشی روبال کی تحریک کی ابتدا کی تواس کی تمام بنیاد مفروضوں پر بھی کہ سلطان ترکی کی مدد سے اور افغانستان کے تعاون سے ہندوستان میں انگریزوں سے جنگ کی عمل انہوں نے اس کا بھی تجزیہ نہیں کیا کہ انگریز سامراج کی جڑیں کس قدر گری ہیں اور سیاسی چالوں ، جنگی حربوں اور جنگی آلات میں وہ کس قدر آگے ہیں۔ اور نہ اس کا تجربہ کیا گیا کہ ہندوستان کی غیر مسلمان اقوام کار دعمل کیا ہو گا؟ اور کیایہ ان کے مفاد میں ہو گا کہ ایک مرتبہ پھریساں اسلامی حکومت قائم ہو؟ اور کیا خود ہندوستان کے مسلمان ذہنی طور پر مراحمت کے لئے تیار ہیں؟

جب اس تحریک کا ہراول دستہ افغانستان کیا تو اس وقت انہیں افغانستان کی صحیح صورت حال کا علم ہوا کہ افغانستان کی ۱۸۰ کا کھی آبادی میں سے صرف ایک فیصد لکھنا پڑھنا جانتے تھے۔ ڈاک کاکوئی انتظام نہیں تھا۔ محکمہ تار وٹیلی گراف بالکل نہیں تھا۔ ٹیلی فون کی سولت صرف ایک لائن تھی جو امیر افغانستان کے لئے تھی۔ فوج کی یہ حالت تھی کہ نہ تو ان کے پاس توہیں تھیں اور نہ جدید ہتھیار، فوجیوں کو وقت پر تنخواہ نہیں ملتی تھی اس لئے فوج میں نہ ڈسپلن تھااور نہ تربیت، امیر حبیب اللہ مطلق العنان بادشاہ تھے۔ کابینہ یا پارلیمینٹ نام کی کوئی چیز نہیں تھی۔ (۱۳)

ان حالات کو دکیمہ کر جو لوگ مدد کے لئے گئے تھے انہیں زبر دست د همچکہ لگا۔ ظفر حسن لکھتے ہیں کہ:

"ہم نے امیدیں باندھ رکھی تھیں کہ افغانستان ، ہندوستان کی آزادی میں مدد دے گا اور اگریزوں سے لڑے گا۔ یماں آگر دیکھا کہ کسی کو جنگ کے بارے میں کچھ خبر ہی نہیں۔ لوگ دنیا و مافیما سے بے خبر ہیں۔ ہم نے خط لکھنے کے لئے کاغذ اور لفافے تلاش کے تو معلوم ہوا کہ کوئی ایسی د کان ہی نہیں جمال قلم ، دوات یا پنسل بحق ہو۔ ہمیں کما گیا کہ کاغذ قصاب کی د کان پر بکتے ہیں۔ گرقلم دوات بیچنے والا کوئی نہیں " (۱۲)

آ مے چل کر وہ افغانستان کے بارے میں مزید تفصیلات بتاتے ہیں.

"اس زمانه میں انغانستان میں نہ باقاعدہ عدالتیں تھیں نہ باقاعدہ جج تھے کہ ملزموں کے مقدے کی ساعت کریں نہ ہی و کیل اور نہ بیرسٹر تھے کہ ملزموں کا مدانعہ کریں۔ وہاں اس وقت ایبااند هیر کھانہ مجاہوا تھا کہ قیدیوں کی بیشی کی نوبت بڑی مشکل اور دریہ ہے آتی اور عام طور سے اس کے لئے بری بڑی تھیں۔ " (10)

اس تحریک کے ایک رکن اور راہنما مولانا محمود الحن کو حجاز میں شریف مکہ نے سازش کے ذریعہ انگریزوں کے حوالے کر ویا اس لئے جب وہ مالٹا میں اسیری کی مت گزار کر ہندوستان میں آئے تو یماں ان کا استقبال کرنے والوں میں کچھ لوگوں نے عربی عمامہ باندھ رکھے تھے اس پر انہوں نے اس لباس سے نفرت کا اظہار کیا۔

لیکن رئیمی رومال تحریک کی ناکامی کا تجزیه نمیں کیا گیا اور اس لئے اس تجربہ سے ہندوستان کے مسلمانوں نے کچھ نمیں سیکھا۔ پہلی جنگ عظیم میں جب ترکی کو فکست ہوئی تو ہندوستان کے مسلمانوں کی ہمدر دیاں ترکی کے خلیفہ سے بردھ تکئیں اور انہوں نے حکومت برطانیہ کو دھمکی دی کہ اگر خلیفہ کے ساتھ برابر آؤ کیا گیا تو وہ ہجرت کر کے انغانستان چلے جائیں گے۔

پہلی جنگ عظیم کے بعد ۱۹۲۰ء میں ہندوستان میں آیک بار پھر مسکلہ اٹھا کہ کیا ہندوستان وارالامان ہے یا وارالحرب؟ اس بار مولانا عبدالباری فرنگی محل نے یہ فتوی دے ویا کہ ہندوستان وارالحرب ہے اس لئے مسلمان ہجرت کر جائیں۔ اس پر مولانا آزاد نے ایک اعلان جاری کیا کہ.

" تمام دلائل شرعیه، جالات حاضره، مصالح فهمه امت مقتفایات صالحه و موثره پر نظر و النے کے بعد پوری بھیرت کے ساتھ اس اعتقاد پر مطمئن ہو گیا موں کہ مسلمانان ہند کے لئے بجر بجرت کے کوئی اور چارہ شرعی شیں۔ ان تمام مسلمانوں کے لئے جو اس وقت ہندوستان میں سب سے بواعمل انجام دینا چاہیں ضروری ہے کہ ہندوستان سے بجرت کر جائیں " (۱۲)

علماء کے ان فتوں اور اعلانات کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کی آیک بری تعداد اپنا گھر بار ختم کر کے اپنی جاکدادیں اور مکانات بچ کر ہجرت پر آمادہ ہو گئی۔ ان میں وہ لوگ بھی تصحو ہندوستان میں معاشی طور پر پریشان تھے اور یہ خیال کرتے ہوئے کہ افغانستان میں شاکدان کی زندگی بدل جائے وہ اس تحریک میں شامل ہو گئے.

ریٹی رومال تحریک اور ججرت تحریک دونوں ہندوستان کے مسلمان راہنماؤں کے آریخی شعور کی کی اور جدید دور کی ساسی تبدیلیوں سے ناواتفیت کی وجہ سے ناکام ہوئیں، جنہوں نے چند مفروضوں پریقین کر کے یہ دونوں تحریکیں چلائیں ہجرت تحریک میں چند علماء نے فتوے دیئے تھے جن میں مولانا عبدالباری فرنگی محل اور مولانا آزاد شامل تھے انہوں نے خود ہجرت نہیں کی اور ہزارہا مسلمان خاندانوں کو تباہ و ہرباد کرا دیا۔ گراس المیہ سے بھی ہندوستان کے مسلمان معاشرہ نے بچھ نہیں سیکھا۔

### \_4\_

برطانوی عمد میں ایک بار پھر عمد وسطی کی طرح ہندوستان کے مسلمانوں نے اپنی سیاسی و روحانی وفاداری کا مرکز ہندوستان سے باہر کر لیا. عثانی خلیفہ کو امت مسلمہ کا سربراہ سلم کرتے ہوئے اپنی وفاداریاں اس ادارے سے وابستہ کر دیں. اور اس ادارے کے دفاع کے لئے اپنے تمام مسائل کو پس پشت ڈال دیا۔ ابو الکلام آزاد نے اس سلسلہ میں اطلان کیا کہ.

"اسلام كامسلمه تحكم ہے كہ خليفه اسلام كى اطاعت و حمايت اور غير مسلم حملہ آوروں كے مقابله ميں وفاع مسلمانوں بر فرض ہے۔ جو اس سے انكار كرے وہ اليي شديد مصيبت ميں مبتلا ہو گا جس كے بعد كفر صريح كے سوا ضلالت كاكوئى ورجہ نہيں"۔ (١٩)

خلافت کے اوارے کے تحفظ کے لئے جو تحریک ہندوستان میں چلی یہ مسلمانان ہند کے تاریخی شعور کے فقدان کو ظاہر کرتی ہے کہ ترکی خلافت کو وہ اسلامی شان و شوکت سجھتے ہمولانا محمود الحن نے نومبر ۱۹۲۰ء کے اجلاس میں تقریر کرتے ہوئے کہا تھا کہ:
" ونیائے اسلام میں گزشتہ چند صدیوں سے سلطان ترکی .....کی واحد سلطنت اسلامی شان و شوکت کی ضامن تھی " وہ آگے چل کر کتے ہیں کہ:

"..... جمهور اہل اسلام کے اتفاق سے سلطان ٹرکی خلیفنۃ المسلمین مانے جانے تھے اور

خلافت کے فرائض نمایت خوبی سے انجام دیتے تھے" (۲۰) یہ بیانات ترکی کی تاریخ سے قطعی ناواتفیت کو ظاہر کرتے ہیں خلافت کا عمدہ ترکی کے زوال کے ساتھ بی فرسودہ اور بے کار ہو چکا تھا اور خود ترکی میں اس کے خلاف تحریکیں چل رہی تھیں۔ پہلی جنگ عظیم میں خلیفنز المسلمین نے اپنے مفادات کی خاطر اتحادیوں سے ملک و قوم کا سودا کر لیا تھا، اور اس کار دعمل تھا کہ مصطفیٰ کمال نے ترکی قومیت کے زیر اثر تحریک چلائی اور ۱۹۲۳ء میں خلافت ختم کر کے ترکی کو اس عذاب سے نجات ولائی۔

ہندوستان کے مسلمان ترکی کے حالات سے ناواقف تھے اور اس لئے وہ خلافت کے فرسودہ اوارے کی بحالی کے لئے تحریک چلا رہے تھے۔ اس کا منفی اثر یہ ہوا کہ اس تحریک سے مسلمانوں کی مقامی مسائل سے توجہ ہٹا کر انہیں بیرونی و غیر ملکی مسائل میں الجھادیا۔ اکثر یہ کما جاتا ہے کہ خلافت تحریک سامراج کے خلاف ایک علامت بن کر ابھری، لیکن اس کا تجزیہ ممیں کیا جاتا کہ اگر کسی غلط علامت کو جدوجمد کے لئے چنا جائے گا تو اس کا خمیازہ بھی معاشرہ کو بھگتا پڑے گا اور مسلمانان ہند نے یہ نقصان بر داشت کیا کہ خلافت کو اتحاد کی علامت بناکر ایپ مسائل کے بجائے غیر ملکی مفادات کے لئے اپنی توانائی ضائع کی۔

### \_^\_

ترکی میں خلافت کے خاتمہ کے بعد بھی ہندوستان کے مسلمان لیڈر اپنے ساہی اقتدار کی جنگ و جدوجمد سے نہیں تھے، ابھی ان کے ترکش میں اور تیر تھے، انہوں نے اب ہندوستان کے مسلمانوں کویہ احساس والایا کہ وہ بغیر کسی سرپرست کےرہ گئے ہیں اور ان کے مسلمانوں کو جب ان کا کوئی خلیفہ یا امام ہوگا۔ اس مقصد کے لئے مولانا مسائل اسی وقت حل ہوں گے جب ان کا کوئی خلیفہ یا امام ہوگا۔ اس مقصد کے لئے ایک امام آزاد نے ہندوستان میں ایک مہم چلائی کہ مسلمان اپنی جماعت کے لئے ایک امام مقرر کریں۔ سیدسلمان ندوی نے اس سلسلہ میں تجویز پیش کی کہ مسلمانوں کے نہ ہی امور کا سربراہ شیخ الاسلام ہو.

"جس کی عزت و و قار کا سر کاری طور پر اعتراف کیا جائے۔ اس کے بعد

ایک بدی تخواہ دے کر اس کے اعزاز کو بوھایا جائے اس کا تقرر مسلمان جماعتوں کے انتخاب اور گور نمنٹ کی منظوری سے ہو"۔ (۲۱)

لیکن نہ تو حکومت نے شیخ الاسلام کا عمدہ مقرر کیا اور نہ علماء میں سے کی آیک کو مسلمانوں کی جماعت کا امام مقرر کیا گیا کیونکہ مسلمہ یہ تھا کہ علماء کے اختلافات کو دیکھتے ہوئے کی آیک پر سب کا متفق ہونا ناممکن تھا۔ اس لئے آزاد کے ممدوحین نے انہیں "امام الهند" کہنا شروع کر دیا، تو عطاء اللہ شاہ بخاری کے حامیوں نے انہیں "امیر شریعت" کا خطاب دے دیا اور ہندوستان کے مسلمان آیک بار پھر کئی اماموں اور امیروں میں تقسیم ہوگئے۔

جدید سیاست میں ندہب کو سیاست میں لاکر جو تحرکییں چلائی محکیں اس کی وجہ سے
ہندوستان کے مسلمان اپنے مسائل کو صحیح پی منظر میں نہیں دکھ سکے۔ دارالامان اور
دارالحرب کے فتوں نے انہیں اس پی منظر میں رکھا کہ ہندوستان میں رہا جائے یا یہاں
سے ہجرت کی جائے۔ سامراج کے خلاف تحرکیوں میں حصہ لینے کے بجائے انہوں نے
نہی تحرکیوں میں حصہ لیا جیسے خدام کعبہ، ہجرت، تنظیم و تبلیغ، خلافت، پان اسلام ازم، ابن
مسعود کی حمایت و مخالفت اور سیرت کمیٹی۔ جب ایک تحریک اپنااٹر کھو بیٹھتی تو اس کی جگہ
فرز دوسری شروع ہو جاتی۔ ان تحریکوں نے مسلمانوں کو ہندوستان کی سیاست کا
صحیح شعور پیدا نہیں ہونے دیا شبلی کی تحریریں، محمہ علی جوہر کی تحریر و تقریر، مولانا آزاد
سے الملال اور البلاغ اور اقبال کی شاعری نے مسلمانوں کو مقامی مسائل سے ہٹا کر بیرونی و
غیر ملکی مسائل میں الجھا دیا جس کی وجہ سے وہ ہندوستان کی دوسری اقوام کے مقابلہ میں
سیاست میں پی مائدہ درہ گئے۔

یہ اسی ذہنیت کا نتیجہ تھا کہ ہندوستان کے مسلمانوں نے ہندوؤں کے ساتھ مل کر سامراج کے خلاف جنگ لڑنے اور یماں جمہوری حکومت کے قیام کی جدوجہد میں بھرپور حصہ شیس لیا۔ کیوں کہ انہیں بار بار اس چیز کا احساس ولا یا گیا تھا کہ جمہوریت ایک ایسا نظام ہے جس میں اکثریت حکومت کرتی ہے اور اقلیت غلام بن کر رہتی ہے علی گڑھ کالج کے پرنیل جس میں اکثریت حکومت کرتی ہے اور اقلیت غلام بن کر رہتی ہے علی گڑھ کالج کے پرنیل

تھیوڈر ماریس نے مسلمانوں سے مخاطب ہو کر کما تھا۔

"جمهوری حکومت اقلیتوں کو لکڑی کاشنے والوں اور پانی بھرنے والوں کے درجہ پر پہنچا دے گی اور مسلمانوں کا ملک میں نام و نشان باتی نہیں رہے گا" (۲۲)

جمہوریت کے ان مخالفانہ جذبات کی وجہ سے ان میں میہ جذبہ پیدا نہیں ہوا کہ وہ دوسروں کے ساتھ رواداری کے ساتھ مل کر رہیں اور اپنے حقوق کا تحفظ کریں۔

# حواله جات

The Destiny of Indian Muslims,

Lahore, 1983, p. 18

The Muslims of British India

Cambridge, 1972 p. 59

ا- عابد حسين: ۲- لي بار دي:

۳- حسين احمد مني . نتش حيات . كراجي ١٩٧٩ع م ١٠٠ (نوث) .

٣- نقش حيات به ١١٣ (نوث)

۵- بارژی- ص ۱۰۹\_۱۱۰

۲- جعفر تعافیری سوانح احدی، کراچی ۱۹۲۹ء ص ۵۰
 ۲- واکن مذک علی

Sayyid Ahmad Shaheed in Sind.

Indian Muslims, 1959, p. 32

In Grassroots. vi - vii. 1982, pp. 32--37

۸- بارۋى: ۲۰

9- اينا ١١١

۱۰ رام گویال.

اا۔ موج کوڑ: ۲۸۷

١١- اينا: ٢٥٥

۱۱- مخفرهن: آپ بتي، لامور (؟) ص ۵۴\_ ۱۲

١٢ ايناً. ٨٦

10- ایناً ۱۲۳

١٦- الإسلمان شاجبال بوري- تحريك لقم جاعت الابور ١٩٨٥ م ١٩٥٨

۱۷- گفزخس: ۲۱۳

۱۸ - ایناً: ۲۱۳

19\_ تحريك لقم عامت ٢٩٣

٢٠ - بردين روزيند (مرتب) جميت علاه بند، اول اسلام آباد ١٩٨٠ء ص- ١١

۲۱۔ تحریک نقم جماعت۔ ۲۲

۲۲ مفیل منگوری مسلمانون کاروش مستقبل، کراچی (؟) من ۱۳۲۹

# اختياميه

برصغیر میں مسلمانوں کے معاشرہ کا المیدید رہاکہ یہاں جو غیر مکی مسلمان آئے اور سیاس طور پر اقتدار پر قابض ہوئے انہوں نے اس کے ساتھ ہی کلچرل امپر ملزم کے ذریعہ ہندوستانی معاشرہ کو ذہنی طور پر تسخیر کر کے ان کی ذہنی صلاحیتوں کو اس بری طرح ختم کیا کہ ان کی ذہنی ایچ اور جدت ختم ہوکر رہ گئی۔

نہ ہی طور پر ہندوستان کے مسلمانوں پر ہیشہ یہ اعتراض کیا جاتا رہا کہ ان کے نہ ہب میں ہندو رسومات واخل ہوگئی ہیں جس کی وجہ سے وہ خالص اور پاکیزہ اسلام سے دور ہو گئے ہیں اور اسی وجہ سے ان پر قبرالی نازل ہوا ہے اور کی وجہ ان کے زوال کی ہے۔ ثقافی اعتبار سے ہندوستان کے مسلمانوں نے خود کو ہمیشہ وسط ایشیا و ایران سے کم ترسمجھا۔ اس کم بلیکس کی وجہ سے ہندوستانی مسلمان معاشرہ ابنی کوئی آزاد اور خود مختار ثقافت پیدا نہیں کر سکا اور اس کے کسی نہ ہی عالم، شاعر و اویب کو عرب و ایران میں بطور سند تسلیم نہیں کیا گیا۔ اس کلچرل امپر ملزم کی وجہ سے ہندوستان کی مقامی ثقافتی بھی ترقی نہیں کر سکیس کیونکہ عکومتوں نے ان کی کوئی سرپرستی نہیں کی اس لئے ثقافتی اعتبار سے یہ طویل دور حکومت بنجرو خلک رہا۔

اس لئے آج جب ہم ماضی کے ورشہ کی بات کرتے ہیں تو تمام علم وادب جواس دور میں پیدا ہوا تھا موجودہ دور میں ہمارے معاشرے کی پہنچ سے دور ہے کیونکہ یہ سب فارس زبان میں ہےاور فارس سے ہماری واقفیت ختم ہو چکی ہے۔ اور یہ ایک منطقی وجہ ہے کیونکہ فارسی زبان ہندوستان کی زبان نہیں تھی اس لئے یہ یمال ترقی نہ کر سکی اور بھی بھی محمران طبقوں اور شہروں سے بڑھ کر عوام یا دیمات تک نہیں پنچی اور وقت کے ساتھ یہ اس ملک ے ختم ہو منی اور اس کا تمام عملی ورث جماری نسل کے لئے بے کار ہو گیا۔

ہندوستان میں جو غیر ملی تھمران ہجرت کر کے آئے اور یہاں رہائش اختیاری ان میں آبائی و اجدادی وطن سے ایک زبر دست رومانوی تعلق قائم رہا اور "وطن واپی" ان کے ذہن و دماغ پر اس قدر سوار رہی کہ اس جذبہ کے تحت وہ ہندوستان کی ہر چیز سے بے گانہ رہے اور ان کے ذہن میں یہ خیال بیٹھارہا کہ انہیں ایک دن ہجرت کر کے اپنے وطن جانا ہے۔ وہ ہندوستان کو کفرو شرک کی سرز مین سجھتے رہے آور ہیشہ اس بات کو ذہن میں رکھا کہ یہاں رہتے ہوئے وہ اپنے ندہب اور عقائد کو محفوظ نہیں رکھ سکیس گے، اس کا اظمار علاء کی یہاں رہتے ہوئے وہ اپنے ندہب اور عقائد کو محفوظ نہیں رکھ سکیس گے، اس کا اظمار علاء کی مان کی خواہش تھی کہ یا تو ہندوستان سے شرک ختم کر دیا جائے یا ایسے ملک میں جایا جائے جہاں ان کی خواہش تھی کہ یا تو ہندوستان سے شرک ختم کر دیا جائے یا ایسے ملک میں جایا جائے ہماں ان کے عقائد کی بالا دستی ہو اور انہیں چینچ کرنے والا کوئی نہ ہو جب تک وہ ساہی طور پر طاقتور رہے انہوں نے اپنے ندہجی عقائد کو محفوظ تصور کیا، گر چیسے ہی ان کا اقتدار ختم ہوا پر طاقتور رہے انہوں نے اپنے ندہجی عقائد کو محفوظ تصور کیا، گر چیسے ہی ان کا اقتدار ختم ہوا ہمنیں بو گیا کہ ان کا فد ہب ہندوستان میں اپنی جڑیں نہیں بوصانے میں علاء کا بڑا حصہ رہا اور فدہب کے زیر اثر وہ ہندوستان میں اپنی جڑیں نہیں بیرست کر سکے۔

برصغیر کا مسلمان معاشرہ اس ذہنیت کی وجہ سے تاریخ میں کی نشیب و فراز سے گزرا، گرایامحسوس ہوتا ہے کہ اس نے تاریخ سے کوئی سبق اب تک نہیں سیکھااور سی اس معاشرہ کاسب سے بردا المیہ ہے۔